

عليكم السلام

لِسَمْعَالْهُرَمِنْطَقَةِ

بِ

الْكَلِيَاشِ الْخَمْسَ

نَفَعُكُمُ الْعَدْلَةُ الْجَنَّةُ  
لِلْسَّيِّدِ حَسَنِ الْأَبَرِينِ

رسالة من طقية

د

الكليات الخمس



عَلَيْهِ الْغَوْر

# الرسالة المرتضوية

في

## الكلمات الخمس

تفصيم العلامة المجتهد  
السيد حسین الابین دام الله

شبكة كتب الشيعة



الرسالة الأولى



مؤسسة أم القرى للتحقيق والنشر

---

## رسالة منطقية في الحكليات الخمس

تأليف علي عبد الله العبود  
الطبعة الأولى ١٤١٨ هـ - ق ١٩٩٧ م

---

جميع حقوق الطبع والنشر محفوظة للمؤلف

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ



## **الفهرست**

|                |    |
|----------------|----|
| الاهداء .....  | ١٣ |
| التقدیم .....  | ١٥ |
| كلمة شکر ..... | ٢١ |
| المقدمة .....  | ٢٢ |

### **نبذة تاريخية عن علم المنطق**

|                                        |    |
|----------------------------------------|----|
| الدور الأول : تاريخه عند القدماء ..... | ٢٨ |
| الدور الثاني : تاريخه الوسط .....      | ٣٢ |
| الدور الثالث : تاريخه الحاضر .....     | ٣٣ |
| بعض من حارب هذا العلم .....            | ٣٤ |
| بعض الأسماء الأخرى لهذا العلم .....    | ٣٧ |

### **مقدمة العلم في المنطق**

|                                |         |
|--------------------------------|---------|
| المنطق في اللغة .....          | ٤٢ - ٤١ |
| المنطق في الاصطلاح .....       | ٤٢      |
| أقسام المنطق .....             | ٤٩      |
| المنهج المتبوع في المنطق ..... | ٤٩      |
| منهجية الرسالة .....           | ٥٠      |

## الكليات في بعض العلوم

|                                  |    |
|----------------------------------|----|
| الكليات في الحكمة .....          | 5٣ |
| الكليات في الاصول .....          | ٥٨ |
| الكليات في الفقه .....           | ٦٥ |
| الكليات في اللغة .....           | ٧٠ |
| الكليات في النحو .....           | ٧٥ |
| الكليات في البلاغة .....         | ٨١ |
| الكليات في العلوم الطبيعية ..... | ٨٥ |

## معنى الكليات الخمس

|                                      |    |
|--------------------------------------|----|
| تمهيد .....                          | ٩٣ |
| اصل هذا المبحث .....                 | ٩٤ |
| بعض الأسماء الأخرى لهذا المبحث ..... | ٩٥ |
| معنى الكليات الخمس .....             | ٩٥ |

## الحمل وأقسامه

|                                           |     |
|-------------------------------------------|-----|
| تعريفه .....                              | ١٠١ |
| شروطه .....                               | ١٠٢ |
| أقسامه :                                  |     |
| الحمل الطبيعي والوضعي .....               | ١٠٣ |
| الحمل المواطاة والاشتقاق .....            | ١٠٤ |
| الحمل الذاتي الأولي والشائع الصناعي ..... | ١٠٥ |

## وجه الحصر في الكليات الخمس

|           |                                       |
|-----------|---------------------------------------|
| ١١١ ..... | معنى الحصر .....                      |
| ١١٢ ..... | أقسام الحصر .....                     |
| ١١٣ ..... | من أي أنواع حصر الكليات الخمس ؟ ..... |
| ١١٤ ..... | دفع شبهة .....                        |

## تفصيل الكليات الخمس

|           |                                   |
|-----------|-----------------------------------|
| ١١٩ ..... | المخطط العام لأقسام الكليات ..... |
| ١٢١ ..... | <b>أولاً : قسم الذاتيات .....</b> |
| ١٢١ ..... | تعريف الذاتي .....                |
| ١٢٢ ..... | ما المقصود بالماهية ؟ .....       |
| ١٢٣ ..... | خصائص الذاتي .....                |
| ١٢٥ ..... | لماذا سمي الذاتي ذاتياً ؟ .....   |
| ١٢٦ ..... | فائدة .....                       |
| ١٢٧ ..... | أقسامه .....                      |

## الجنس

|           |                            |
|-----------|----------------------------|
| ١٣١ ..... | تعريفه لغة واصطلاحاً ..... |
| ١٣٤ ..... | أقسامه .....               |
| ١٣٦ ..... | ملاحظات .....              |
| ١٣٨ ..... | ما هو الجوهر .....         |
| ١٤٠ ..... | تبنيات .....               |

## النوع

|                            |     |
|----------------------------|-----|
| تعريفه لغة واصطلاحاً ..... | ١٤٥ |
| أقسامه .....               | ١٤٧ |
| تبنيات .....               | ١٤٩ |
| اسارات .....               | ١٥٣ |

## الفصل

|                            |     |
|----------------------------|-----|
| تعريفه لغة واصطلاحاً ..... | ١٥٩ |
| أقسامه .....               | ١٦٣ |
| ملاحظات .....              | ١٧٢ |

## أحكام عامة حول الذاتيات

|                                                     |     |
|-----------------------------------------------------|-----|
| النسبة بين الجنس والفصل .....                       | ١٧٧ |
| لا يمكن ان يكون جنس واحد فصلان قريبان .....         | ١٧٨ |
| الجنس والفصل ليس أحدهما داخلاً في حقيقة الآخر ..... | ١٧٩ |
| الفصل علة والجنس معلول .....                        | ١٧٩ |
| وجوب وجود الجنس والفصل .....                        | ١٨٠ |
| ما لا جنس له لا فصل له .....                        | ١٨١ |
| النوع ماهية متحصلة تامة .....                       | ١٨٢ |
| الفرق بين الجنس والنوع .....                        | ١٨٢ |
| حقيقة الشيء بفصله الأخير .....                      | ١٨٣ |
| استئلة عامة حول الذاتيات .....                      | ١٨٥ |

|                                   |                                    |
|-----------------------------------|------------------------------------|
| ثانياً : قسم العرضيات ..... ١٩١   | تعريف العرضي ..... ١٩٣             |
| ملاحظة هامة جداً ..... ١٩٣        | لماذا سمي العرضي عرضياً؟ ..... ١٩٨ |
| أقسامه ..... ١٩٨                  |                                    |
| <b>الخاصة</b>                     |                                    |
| تعريفها ..... ٢٠١                 | ملاحظات ..... ٢٠١                  |
| أقسامها ..... ٢٠٢                 |                                    |
| <b>العام</b>                      |                                    |
| تعريفه ..... ٢٠٩                  | ملاحظات ..... ٢٠٩                  |
| أقسامه ..... ٢١٠                  | فائدة ..... ٢١١                    |
| استلة عامة حول العرضيات ..... ٢١٣ | الخاتمة ..... ٢١٨                  |
| المصادر والمراجع ..... ٢١٩        |                                    |



## الآهدا،

إِلَى تَلَكَ الرُّوْحَ الطَّاهِرَةَ  
إِلَى مَنْ حَمَلَ مَعَهُ رِسَالَةَ الْإِنْسَانِيَّةِ  
إِلَى مَنْ ثَلَمَ فِي إِسْلَامِنَا ثَلَمَّا  
إِلَى مَنْ لَا تَأْخُذُهُ فِي اللَّهِ لَوْمَةٌ لَّا يَمْلِمُ  
إِلَيْكَ أَيُّهَا الْأَبُ الرُّوْحِيُّ الْعَلَمَةُ الْجَلِيلُ شِيخُنَا عَبْدُ الْكَرِيمِ<sup>(١)</sup>  
أَهْدَى ثَوَابَ هَذِهِ الرِّسَالَةِ.

---

(١) هو العلامة العليل الفاضل الشيخ عبدالكريم بن الشيخ حسين المتن الاحسانى الجبيلي . ولد في قرية العبيل بالاحساء سنة ١٣٠٤ هـ ، درس المقدمات على يد والده وعند العلامة الحجة الكبير الشيخ موسى أبو خمسين الاحسانى ، ثم هاجر إلى النجف وحضر لدى جملة من علمائها أبرزهم : العلامة الحجة ، السيد ناصر الاحسانى والمرجع الدينى الكبير السيد محسن العكيم . كان ~~هو~~ فقيهاً عارفاً متفوقاً في كثير من العلوم سيما في علم النحو والصرف وفي الفلسفة والكلام ، وكانت له يد طولى في علم الفلك أيضاً . عُرف بالتقى والورع والبعد عن الدنيا ، وكان سريع البديهة قوي الحجة . توفي ~~في~~ في قريته ليلة الجمعة الثاني عشر من شهر رجب المرجب سنة ١٣٧٥ هـ . وبهذا المصائب الجلل فقدنا والدنا الروحي ، آملين أن نسير على نهجه النهج المحمدى ~~والصافى~~ .



## تقديم

العلامة الحجّة السيد حسين الياسين<sup>(١)</sup>

والصلوة والسلام على سيدنا محمد وآلـه الطاهرين .

وبعد :

فهذه أسطر أقدمها كمقدمة لما كتبه الأخ الجليل المجد الفاضل الشيخ علي العبود - وفقه الله - بحثاً عن الكليات الخمس التي تعد اليوم من المباحث النطقية المهمة وكانت قد استعفيته من هذه المهمة لأنـها مـا أهلـها من ذوي الخبرة والاختصاص ولكنـه أصرّ عـلـي في ذلك وساعدـته الاستخارـة الـاهـمية أمـراً ونهـياً . لذلك أقدمـت عـلـى ما طـلبـ مـلاحظـاً في

---

(١) هو العـلامـة الحـجـة السـيد حـسـين بن الفـاضـل السـيد عـلـي اليـاسـين الـاحـسـانـي ، يـعـدـ من أـسـاتـذـة السـطـح العـالـي فـيـ المـحـوزـة الـعـلـمـيـة بـالـأـضـافـة إـلـى كـوـنـه أدـيـباً وـشـاعـراً وـله عـدـد مـؤـلـفاتـ من جـمـلـتها :

- ١- تـقـرـيرـاتـ فـي بـحـث الـاـصـول لـآيـة اللهـ الشـيـخ يـوسـف الصـانـعـي .
  - ٢- بـعـض التـعـلـيقـات عـلـى الـمـحـاضـرات لـالـسـيد الغـونـي .
  - ٣- صـيـاغـة جـدـيـدة لـكـفـاـيـة الـآخـونـد .
  - ٤- رـسـالـة فـي حـكـم تـقـلـيد الـاعـلـمـ .
  - ٥- رـسـالـة فـي الشـتـقـ الـاـصـوليـ .
  - ٦- رـسـالـة فـي نـجـاـة الـكـافـرـ .
- وـغـيـرـهـ مـنـ الـمـؤـلـفاتـ الـتـي يـأـبـيـ أنـ يـفـصـحـ عـنـهـ لـشـدـةـ توـاضـعـهـ وـنـكـرـانـهـ لـذـاتـهـ ، وـلـكـنـ هـذـا مـا حـاـوـلـتـ أـنـ أـعـرـفـ مـنـهـ دـامـ ظـلـهـ .

ذلك الاساس الذي يتميّز إليه ذلك البحث. فكانت هذه النقاط :  
 - وإن كان المؤلف الجليل لم يدع مجالاً في هذا الموضوع فقد جاء بلا  
 مزيد عليه فجزاه الله خير الجزاء - .

### أ - تقسيم العلوم :

تنقسم العلوم بحسب ما تحتويه من أغراض إلى قسمين :  
 الأول : ما تحتوي على غرض ذاتي مستقل يطلب لنفسه ، ويكون أن  
 نطلق عليها العلوم الاستقلالية ، كعلم الفلسفة والحساب ... الخ .  
 الثاني : ما تحتوي على غرض آلي مقدمي ، لا يكون هو المقصود  
 بالذات وإنما يقصد من وراءه غرض آخر أهم منه ويكون أن نطلق  
 عليها بالعلوم الآلية نظراً لمدخليتها ومقدميتها بالنسبة لعلم آخر . وهي  
 كثيرة كعلم النحو واللغة والاصول بالنسبة للفقه وكعلم المنطق بالنسبة  
 لشقي العلوم ، فإن آليته بلغت أعلى المستويات حتى قبل أن تسمى  
 ارسطو في المنطق وهي الأولى من نوعها عرفت - بالارغانون - وهي  
 كلمة يونانية تعني آلة العلوم . وحتى أن الشيخ الرئيس أطلق عليه في  
 كتابة منطق المشرقيين اسم العلم الآلي .

ويمكن إضافة قسم ثالث من العلوم وهي الجامعة لكلا الامرين أي  
 قد تطلب لنفسها ف تكون استقلالية وقد تطلب لغيرها ف تكون آلية  
 كالمهندسة فانها كما تطلب لنفسها كذلك قد تطلب آلة لعلم الميئنة .  
 ويبعدوا أن هناك من يرفض هذا التقسيم ويرى انحصر العلم بالقسم

الاول وبالتالي يرفض أن يكون المنطق علماً .  
ويعلق الحق الطوسي <sup>عليه السلام</sup> على ذلك بأن النزاع في كون المنطق علماً  
أم لا ، لا يليق بالمحصلين لانه باتفاق العلماء ، أن المنطق صناعة تتعلق  
بالنظر في المقولات الثانية فكونه علماً لا يقبل الترديد وإن لم يكن من  
العلوم المتعلقة بالمقولات الاولى .

ب - مراتب العلوم:

وعلى أساس التقسم المذكور حدد العلماء مرتبة كل علم بالنسبة  
لغيره فقالوا مثلاً بـان علم الاصول أعلى مرتبة من علم الفقه لأنـه بـنـابة  
جزءـ العـلةـ والمـقدـمةـ لـلفـقـهـ وـيـعـبـارـ بـعـضـ عـلـمـ الـاـصـوـلـ هـوـ الجـزـءـ  
الـاـخـيـرـ لـلـعـلـةـ بـالـنـسـبـةـ لـلـفـقـهـ .ـ ولـكـ هـذـاـ لاـ يـعـنـيـ أـشـرـفـ مـنـهـ  
عـنـهـمـ ،ـ فـاـنـ مـنـ الـواـضـعـ أـشـرـفـيةـ عـلـمـ الفـقـهـ وـذـكـ لـاـنـ مـعـنـىـ كـوـنـهـ  
مـقـدـمةـ وـآـلـةـ لـغـيرـهـ أـنـ لـيـسـ المـقـصـودـ بـالـذـاتـ إـنـاـ المـقـصـودـ وـمـاـ يـتـمـثـلـ فـيـهـ  
الـغـرـضـ اـلـاسـاسـ هـوـ ذـلـكـ الغـرـ .ـ

ومن هنا اطلق ابن سينا على علم المنطق اسم خادم العلوم وبذلك  
خالف الفارابي الذي اطلق عليه اسم رئيس العلوم ولو دققنا لما وجدنا  
أي تناقض بين الاطلائقين فإن اطلاق اسم خادم عليه من قبل ابن سينا  
انما هو بلحس المقدمية والآلية كما ذكرنا أما اطلاق اسم رئيس من قبل  
الفارابي فبلحس أهميته بين العلوم رغم آليته حتى أن كل العلوم تحتاج  
إليه ويعرف صحيحة وسقيمة بها وذلك لأن العلوم عبارة عن قضايا

وأفكار متنوعة ووظيفة علم المنطق تصحيح الأفكار واعطاء المنهج المفيدة في المنع من الخطأ في التفكير حتى قبل في تعريفه بأنه آلة قانونية تضم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر .

أو انه : قسطاس ادراكي توزن به الافكار لیعلم صحيحة من فاسدها . وعلى هذا الاساس اطلق بعضهم عليه اسم علم العقل والميزان .

### ج - علم المنطق والتدوين :

اذا لاحظنا علم المنطق كقواعد واسس فاننا نجدها اموراً تكوينية متفرقة خص بها الانسان من قبل الله تعالى فهو إذن موهبة ربانية اعطيت للانسان ليتسنى له المضي في النهج المستقيم ويعيز الصحيح من الخطأ . وقد استغل الانسان منذ القدم وفي كثير من الاحيان هذه الموهبة واستفاد منها في تفكيره ومسيرته إلا أن هذا شيء وظهور تلك القواعد والاسس كعلم مستقل ومدون شيء آخر .

فتقى ظهرت تلك القواعد كعلم مدون وعلى يد من ؟ المعروف أن ذلك في القرن الرابع قبل الميلاد وعلى يد ارسطو كما أشير إليه ايضاً في هذه الرسالة . ويقابل هذا القول قولان آخرين :

- ١ - أن واضعه هو زينون الكبير وان ارسطو مجرد مكمل له .
- ٢ - أن أصل المنطق كان قبل ارسطو وإنما اخذه ارسطو من خزائن فارس حين انتصر الاسكندر على دارا ملك فارس .

وعلى هذا الاساس قال الشهريستاني : إن ارسطو وضع علم المنطق وسياه التعليمات ولكن الحقيقة أنه لم يؤسس المنطق بل جرده من كلام الآخرين السابقين لأن الفلسفة والحكمة لم تكن لتخلو من المنطق ، ويمكن تأييد ذلك بما نقله الشيخ الرئيس عن ارسطو نفسه : من انا ما ورثنا عنمن تقدمنا في الاقيسة إلا ضوابط غير منفصلة واما تفصيلها وافراد كل قياس بشرطه فهو أمر قد كددنا فيه انفسنا ... الخ .

#### دــ المنطق عند المسلمين :

تعرف المسلمون على المنطق اليوناني في العصر العباسي بعد أن ترجمـهـ - وسائلـ كتب ارسطـوـ - ابن المقـعـ للمنصور الدـوـانـيـ وانقسـموـ تجـاهـهـ إلى قـسـمـينـ :

١ــ فـقـسـ اهـتمـ بهـ وـاـلـاهـ عـنـايـتـهـ الـخـاصـةـ وـهـ أـكـثـرـ الـمـسـلـمـينـ وـعـلـىـ رـأـسـهـمـ الفـارـابـيـ الـذـيـ قـيلـ عـنـهـ بـاـنـهـ مـهـذـبـ صـنـاعـةـ الـنـطـقـ حـتـىـ عـرـفـ بـالـمـلـمـ الثـانـيـ حـتـىـ كـانـتـ كـتـبـهـ فـيـ هـذـاـ الـفـنـ أـحـسـنـ الـمـؤـلـفـاتـ وـاتـقـنـهـ فـكـانـ ابنـ مـيمـونـ الـفـيـلـسـوـفـ يـوصـيـ بـاـنـ لـاـ تـقـرأـ فـيـ الـنـطـقـ إـلـاـ كـتـبـ الـفـارـابـيـ .

بلـ بـلـغـ الـاهـتـامـ بـلـمـ الـنـطـقـ عـنـدـ بـعـضـ عـلـمـاءـ الـمـسـلـمـينـ إـلـىـ حدـأـنهـ مـزـجـهـ بـالـعـلـومـ الـاسـلـامـيـةـ وـيـبـدـوـ أـنـ أـولـ مـهـذـبـ لـذـلـكـ هوـ اـمـامـ الـحرـمـينـ الـتـوـفـيـ ٤٧٨ـ -ـ وـتـلـمـيـذـهـ اـمـامـ الـفـرـازـالـيـ تـ ٥٠٥ـ -ـ .

وـهـكـذـاـ عـادـ عـنـدـ الـكـثـيرـ مـنـهـمـ مـقـدـمـاتـ الـاجـتـهـادـ وـمـنـ أـرـكـانـ

الاستدلال الاصولي .

٢ - وقسم انتقاده ووقف منه موقف المحارب كما أشار إليه المؤلف في رسالته .

### كلمةأخيرة :

وفي الختام أعبر عن بالغ إعجابي بفضيلة شيخنا المؤلف فقد قام بجهود متميزة ومحمود في المجال المنطقي حيث بحث في رسالته هذه موضوعاً مهماً له علاقاته وارتباطاته بشتى العلوم بجذراً واسعاً تبين فيه سمات السلامة والتجدد بالرغم من انه في بدايات طريقة العلمي . وهذا ما يزيد المرء به اعجاضاً فوققه الله لغير زاهر وحياته .

\* \* \*

## كلمة شكر

المي تصاغر عند تعاظم آلاتك شكري ، وتضاءل في جنب إكرامك  
إياي ثنائي ونشرى فألاؤك جة ضعف لساني عن إحسانها . ونعماؤك  
كثيرة قصر فهمي عن إدراكها فضلاً عن استقصائنا ، فكيف لي  
بتحصيل الشكر وشكري إياك يفتقر إلى شكر ، فكلما قلت لك الحمد  
وجب عليٍّ لذلك أن أقول لك الحمد .

فأحمدك وأشكرك على أن وفقتني لإنقاص هذه الرسالة وأشكر كل من  
مَدَ يد العون إلىِ وكان طاقة ووقوداً حتى أنجزتها .

في المي فكاكا غذيتنا بلطفك ، وربيتنا بصنفك ، فتم علينا سوابغ  
النعم ، وادفع عنا مكاره النقم ، وآتنا من حظوظ الدارين ارفعها  
واجلها ، عاجلاً وآجلاً .

والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآلـه الطاهرين .

## المقدمة

الحمد لله الذي عَلِمَ بالقلم ، عَلِمَ الانسان ما لم يعلم . وصلَ الله على سيد رسله محمد وآلِه الطيبين الطاهرين .

وبعد :

يعتبر الكاتب في عصرنا بالخصوص أداةً تحرّكها تلك القوة التي تبدع المعاني للأشكال الجامدة فيوجد الحياة فيها ، ويبدع الأشكال للمعنى المجردة في يوجد لها في الحياة .

فكأنه خلق لينقل الحقيقة من عالمها الثنائي إلى عالمها المادي ، مستدركاً كل نقص ليتمه ، ومتناولاً كل غموض ليوضحه ، فما إن شرعت في دراسة هذا العلم إلا وتعلقت فيه بثلاثة مباحث :  
الأول : مبحث الكليات الخمس .

الثاني : مبحث الحمل .

الثالث : مبحث الكلي الطبيعي والعملي والمنطق .

ومن خلال مباحثاتي وجدت في عدة كتب ما يلي :

١ - النقص في مادة هذه المباحث ، فهناك معلومات جديرة بالذكر لم تذكر .

- ٢- التعقّيد اللفظي جرّأً على منوال القدماء في سبك عباراتهم .
  - ٣- عدم التنظيم والمنهجية في إعداد هذه المباحث حيث قدم فيها ما يتوقف فهمه على فهم ما أخر .

فالطالب الشارع في هذه المباحث سيجد هذه النقاط الثلاث مما تجعله لا يستفيد منها بالصورة المطلوبة .

فهذه رسالتي أبعتها للطلبة لتكون لهم عوناً في دراستهم المنطقية في مراحلها الأولى ، منتقلين إلى مراحل أوسع من هذه ليكشفوا أسرار هذه المباحث .

فأكتب ونال إعجاب الأساتذة والزملاء فهو من فضل أهل البيت  
سلام الله عليهم وما وقع من زلل القلم فهو من محركه ، راجياً أن يعدهونا  
بعا يختر في أذهانهم من ملاحظات وتأييدات وإيداعات جديدة يصل  
الكاتب من خلالها إلى ما يهدف إليه .

وأخيراً أسأل الله العلي القدير أن يدخله عنده يوم القيمة إنه سميع الدعاء.

عش آل محمد

١٣ / ٥ / ١٤١٦ م.ق



**بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ**

**عَنْ عَلِمِ الْمُدْرِّقِ**



## نبذة تاريخية عن علم المنطق

لعل الانسان في أول وهلة يتسائل :

لماذا نحن نهتم بالدراسة التاريخية لأي علم من العلوم ؟

والجواب : أن دراستنا التاريخية تكشف لنا اسرار العلم وما يحتويه من حقائق وأكذوبات فالذى يتأمل في مجرى التاريخ يجد ما زيقه القلم من اسطورات لا أساس لها والمصاديق على ذلك كثيرة ، فيكفيك ونحن في عصر التتبع أن هناك من الفئات تنكر لحضارتنا تاريخياً . وهذا مما أدى ببعضهم إلى القول : ان المسلمين ليس لهم دور في المنطق والفلسفة وإنما جميع علومهم مكتسبة من اليونان ، وما هذا إلا لعدم خوضهم في حقيقة التاريخ وتقديسهم للأقلام المشوهة . فنحن بحاجة لأن يتحرر تاريخنا من هذه المخزوبات ويكون محلأً للبحث والتحليل كغيره من البحوث .

وأما عن دراسة تاريخ علم المنطق فلم تكن بعيدة الزمن بل تعتبر من الدراسات الحديثة التي لا تزيد عن قرن ولمل هذا مما أدى إلى وجود مجموعة من العلماء ينكرون حقائق كثيرة بسبب عدم الخوض في تاريخ وتطور علم المنطق .

ما جعل «كانت» في القرن الثامن عشر يعتقد أنه لم يحصل تطور في علم المنطق وإنما ولد وانتهى منذ ارسطو . وساد هذا الاعتقاد قرابة قرن كامل إلى درجة ما قاله «بروشار» : «أن عصر التطور والابتكار قد أنسد في وجه المنطق»<sup>(١)</sup> . إلى درجة من أنكر علم المنطق أمثال «بوشنسيكي» الذي ساهم في تأييدات نظرية كانت.

وكل هذه الأسباب والاعتقادات ترجع إلى أمر واحد وهو عدم التركيز على مسألة التاريخ أو الدس والتزوير الذي واجهه التاريخ لاغراض كثيرة ولستنا بقصد الحديث عنها .

ولكن جملة ما أقول هو أنه يجب أن نجعل تاريخ علومنا صافية من هذه الشوائب وخصوصاً إذا كان مما يمس بأصولنا .

ولكن في منتصف القرن التاسع عشر نهض رواد خاضوا في البحث حول تاريخ علم المنطق وتطوره وثبتوا ذلك ، فلا نستطيع أن نقبل مثل ما يعتقده كانت وبشنسيكي وغيرهم من أن المنطق أنتهى منذ ارسطو .  
نعم في الجملة يمكن قبول قولهم من أنه بدأ معه كما سيتضح من خلال البحث .

فن هنا نستطيع أن نقول أن تاريخ علم المنطق خاض ثلاثة أدوار :

الدور الأول : تاريخه عند القدماء  
هناك من يعتقد أن علم المنطق ابتكره ووضعه رجل يقال له :

(١) المنطق وتاريخه من ارسطو حتى راسل ص ٩

ارسطو طاليس<sup>(١)</sup> (٣٨٤ - ٣٢٢ ق. م) ولا شك في كون هذا الاعتقاد خاطئ لأن استاذه افلاطون كانت في آخر حياته تدور عنده فكرة القانون المنطقي الذي يعبرون عنه بالقوانين التي تدير الاحكام العقلية ، بالإضافة إلى المعاورات التي كان يعرضها افلاطون في الاستدلال والتعريف والتصورات . ولكن الحق أن نقول : أن ارسطو طاليس هو أول من تنبأ أن الكلام صوراً وشكالاً خاصة ، وخصوصاً بعد المواجهات التي خاضها « سocrates »<sup>(٢)</sup> مع السفسطائيين في تلاعهم بالالفاظ فاستخدم معهم اسلوب الحوار وتبعه تلميذه في تصديهم ولكن باسلوب آخر وهو الجدل ، فسار ارسطو على منوال استاذه في مواجهتهم ولكنه أربع في توسيعه للبحوث المنطقية فقام

---

(١) ولد ارسطو في اسطاغيرا وهي مدينة يونانية تقع على بحر ايجة ، التي استولى عليها المقدونيون وسميت بعد ذلك اسطافرو . وكان أبوه نيقومانوس طبيباً . ولما بلغ الثامنة عشرة من عمره درس على يد « افلاطون » الذي كان يطلق عليه « المعلم » لذكائه الخارق و « القراء » لاطلاعه الواسع . ولهذا كان يحب استاذه ، ونقل عنه أنه يقول : « أحب افلاطون وأحب الحق ، وأثر العق على افلاطون » .

ونقل الديلمي إلى أن ارسطو طاليس كاننبياً من الانبياء حيث قال : يروى ان عمرو بن العاص قدم من الاسكندرية على سيدنا رسول الله ﷺ فسألته عما رأى ؟ فقال : رأيت قوماً يتطلسون ويجتمعون حلقاً ويدكرون رجلاً يقال له : ارسطو طاليس لمنه الله فقال ﷺ : مه يا عمرو : إن ارسطو طاليس كاننبياً فجهله قومه . وينقل أيضاً عن ابن طاووس رض في كتابه فرج المهموم في معرفة الحلال والحرام من علم النجوم أنهنبي .

(٢) استاذ افلاطون .

بتهذيب علم المنطق . ووضع له قوانين مستقلة ، ومن هنا لقب بالمعلم الاول لانه واضح التعاليم المنطقية ومخرجها من القوة إلى الفعل فهو واضح باعتبار أنه قرب تلك المعاني إلى الذهان لا يعني أنها لم تكن مقومة بالمنطق فقومها . ويعتبر أول من كتب فيه حيث جمعت أعماله تحت عنوان « ارغانون »<sup>(١)</sup> [ Organum ] ومعناه : الوسيلة وتشمل هذه المجموعة :

#### ١ - قاطيفور ياس [ Cathegories ]

وتعني كتاب المقولات وهي عشرة وستمائة . ويطلق عليها ارسطو الاضافة أو الاسناد فالمقولات أمور مضافة .

#### ٢ - باري ارمانياس [ Peri - Hermeneis ]

وتعني العبارة وهي تبحث في الالفاظ والقضايا .

#### ٣ - أنالوطيقا الاولى [ AnaLytica - Priora ]

وتعني القياس وتبحث فيه من ناحيتين مادة وصورة وتحلله إلى أجزائه .

#### ٤ - أنالوطيقا الثانية [ AnaLytica - Posteiora ]

وتعني البرهان فهي تدور عن خصائص البرهان من حيث إياته عن علة حصول المحمول للموضوع وشروط مقدماته .

(١) ذهب بعضهم ان تسمية مجموعة « ارغانون » ليست من ارسطو . ففي القرن الاول قبل الميلاد قام التلميذ العادي عشر لارسطو يدعى « اندرونيکوس » بنشر أعمال ارسطو فرتتها حسب مواضعها وبعد ذلك أطلق عليها هذا الاسم .

٥ - طوبيقا [ Topica ].

وتعني الجدل وهو يدور حول المقدمات المحتملة التي من خلالها يفهم المقص من خلال اساليبه الخاصة .

٦ - سوفسطيقا [ Sophistics ].

وتعني الأغاليلط فهي تفنن في الجمجم السوفسطائية وتحتخص بتعريف السفسطة والاوهام التي تدور فيها .

٧ - ريطوريقا [ Rhetorica ].

وتعني الخطابة .

٨ - بوبيتيقا [ Poetica ].

وتعني الشعر .

وجاء الرواقيون<sup>(١)</sup> الذين أضافوا إلى منطق ارسسطو أبحاثاً كالآقىسة الشرطية .

و جاء بعدهم في القرن الثاني ابو لي « Apulee » الذي كتب كتاباً يتتألف من ثلاثة أجزاء ( طبیعتا - أخلاقیات - منطق ) ، أسماء ديدوگماي Platonis شخص آخر يقال له : غاليان Calian الذي كتب المدخل إلى الجدل . ثم في نهاية القرن الثالث جاء العالم الصوري « فرفوريوس Parphre » الذي أبدع في كتابه الایساغوجي Isagoge

(١) احدى المدارس التي وضع اصولها « زينون » وتطلق عليها اصحاب المطلة ومنظمه أن كل معرفة عندهم ترجع إلى العس و موضوع القضية يكون جزئياً ولا يهتمون بغير القياس الاستثنائي ( تاريخ الفلسفة اليونانية ) .

ومعناه ( المدخل ) مضيفاً اليه مبحث الاصناف واشتهر بالشجرة والمخطط المعروف الذي عرف باسم شجرة فروفريوس كما سماه .

### الدور الثاني : تاريخه الوسط « عند المسلمين »<sup>(١)</sup>

من الذين أولوا اعناية فائقة بهذا العلم وتطوره هو ذلك العالم الذي عاش في عصر الصراع والتعصب والتطرف الفكري حيث كانت بيته عشعش فيها القلق والخوف والسلط على مختلف أجزاء الخلافة العباسية . وقف الفارابي في طليعة الفلسفه المسلمين على اظهار الحقائق لهذا استحق أن يتوج بالمعلم الثاني .

فالفارابي تصلع في المنطق على يد أبي بشير حتى ابن يونس ، ويعد من شرّاح كتب ارسطو فنقل النظريات المنطقية اليونانية إلى العربية في أروع تنظيم وترتيب ، فكانت افكاره بمجملها شروحات واقتباسات لا يرغونون ارسطو ولكنه هذبها وبين ما فيها من غموض .

ثم عقبه الشيخ الرئيس ابن سينا الذي أبدع في فنه ولوحظ التطور المنطقي في عهده حيث قرب المنطق الارسطي إلى المنبع التجريبي عن طريق معالجة الجزئيات أولاً ثم الانتقال منها إلى الكليات . وهو الذي نقل عنه بأن تكون لنا الفكرة المنطقية التي نعتقدها وان كانت تختلف ارسطو حيث يقول في مقدمة منطق المشرقيين : « وبعد فقد نزعت

(١) تقidi له ( عند المسلمين ) لبيان أهمية دورهم بعد ارسطو في تشيد دعائم المنطق والمحافظة عليه ، وإن لا ينكر جهود غيرهم في هذه الفترة .

الهمة ، بنا إلى أن نجمع كلاماً فيها أختلف أهل البحث فيه ، لأنلتفت فيه لفت عصبية أو هوى أو عادة أو إلف ... »<sup>(١)</sup> .

ثم الغزالي الذي يعتبر الشخص الأول الذي مزج علم المنطق بعلوم المسلمين وكذلك ما للسيد الشريف الجرجاني من تحقیقات وما للملائكة من إيداعات فقد ضم في كتاب مختصر له اسم اللمعات المشرقية في الفنون المنطقية آراءً دقيقة تخصه منها شرطية وحدة العمل في التناقض وتفاوت السالبة المحمول مع السالبة المحصلة وتوضيح شبهة المدوم المطلق والمجهول المطلق وأن الوجود لازم ذهني وعیني للماهية والاصالة والتشكیک في حقيقة الوجود والبرهان الخاص له على مشاركة الحد والبرهان - قاعدة العقل البسيط - وقاعدة بسيط الحقيقة كل الأشياء .

ويكفيك أن نلمس ذلك مما دوّنه المفكر الإسلامي السيد الشهید الصدر بهرام في كتابه الاسس المنطقية للاستقراء ففيه دلالة واضحة على أهمیات المسلمين بعلم المنطق . متناولينه تناول الدراسة لا الروایة .

### الدور الثالث : تاريخه العاضر

اما في وقتنا الحاضر فلا حاجة إلى ان ننكر الاهتمامات التي أحاط بها هذا العلم فهي برأي من أعيننا ، فالكتب والتحقیقات لأساطير العلم كفيلة للبرهنة على الاهتمام به ، وخصوصاً الاشكالات التي

(١) منطق المشرقيين ص ٢

طرحت ، وهذا دليل على عدم بلوغه ذروة الكمال فهو ما زال بحاجة إلى تطور بحسب اختلاف الأزمنة فتزال الأفكار التي تؤدي إلى تشويش بعض المطالب .

وأخيراً كل هذا يكون ردأً صريحاً حول ما يعتقده كاظم من أن علم المنطق ولد وانتهى بارسطو . وللاسف أنه لم يلاحظ تطوره في عصر صديقه لامير Lambert .

بعض من حارب هذا العلم :

لا يوجد أي علم من العلوم لم يحارب سواء كانت محاربته عن تدبر وإمعان نظر كالعلوم الفاسدة أو محاربته عن همجية وعدم اطلاع كعلم المنطق .

وعلى هذا الأساس يمكن أن نصنف المحاربين له إلى صنفين :

١ - من حاربه على أساس أنه علم يتنافى مع الفكر الإسلامي فابتداءً من القرن الرابع ألفت كتب كثيرة في محاربته ككتاب الآراء والديانات لابن النوخي ، وكتاب الدقائق لابي بكر ابن الطيب ، والتقريب لحدود المنطق لابن حزم ، وترجيع أساليب القرآن على أساليب اليونان للوزير الصناعي وغيرها .

وأعلن البعض ومنهم النووي وابن الصلاح تحريره وان علىولي الامر ان يخرج المنطقين من المدارس وأن يعرضهم على السيف حتى يتوبوا حيث نقل عن بعضهم : « وأما المنطق فهو مدخل الفلسفة .

ومدخل الشرر ، وليس تعليمه وتعلمها مما أباحه الشرع ولا استباحه أحد من الصحابة والتابعين ... » .

ونقل ان المنصور ابن أبي عامر أحرق كتب المنطق ، وارتأى بعضهم ان في المنطق وسيلة هدم العلوم وليس تصحيحها . يقول ابن القيم الجوزية ( أن علم المنطق ما دخل على علم إلا افسده وغير اوضاعه ، وشوش قواعده ... » .

وبلغ الحال في الاندلس انهم يسمون المنطق بالفعل تحرزاً وخوفاً من الفقهاء الذين حرموا تعليمه وتعلمه وأصبح شعارهم « من تمنطق تزندق » ولعل هذا الذي أدى إلى ان الغزالي لم يحاول أن يطرح على كتبه اسم « المنطق » فحاول أن يبدها بالفاظ آخرى كمعيار العلم أو محك النظر ولكن مع وجود هذه الحملات ضد المنطق لم تقنع وجود انصار يقفون أمام هذه الفئات والتصدي لها بالمنطق نفسه حيث كان يصرح بعضهم بان من لا يعرف المنطق لا ثقة بعلمه .

وقد اضطر ابن رشد إلى أن يؤلف كتاباً لانيايات عدم تنافي المنطق مع الدين باسم الفلسفة يأمر الناس عبر الآيات بالتعقل والاعتبار كدليل عليه .

٢ - من حاربه على أساس أنه لا يمكن أن يكون الطريق لمعرفة الحقائق ، وإنما الطريق في ذلك عبارة عن الوصول إلى مرحلة الكشف والشهود وذلك بواسطة المواجهات الصعبة مع النفس وتصفية الباطن حتى لا تصبح المعارف مزيجاً من الاوهام والخيالات وحتى لا تقع فيها

وقد فيه المنطقيون من قياسات وأفكار فاسدة ويظهر ان من اولئك الشيخ ابو سعيد الخير الخراساني والشاعر المولى الرومي، ومن سلك طريقة الصوفية .

ومثل هذه الحالات لم تختص بالمجتمع الاسلامي بل تعدته إلى المجتمع المسيحي وفلسفه الغرب . فقد تعرض ارسطو ومنطقه إلى نقد واسع . من ذلك ما قاله ادكام - ١٣٤٩ م - بأن لو طبقنا المنطق على التعاليم المسيحية لوجدنا بينها من التناقض شيئاً كثيراً فلنندع العقل جانباً ولنؤمن بما أتى به الوحي . وقد كان ليكون معارضة شديدة مع ارسطو وعلى أساسها وضع أساساً جديدة لمعرفة الحقائق تعتمد على التجربة واللاحظة غير القوانين المنطقية ، كما أن ديكارت يعتبر المنطق الارسطي عقيماً من العلم واورد عليه بأن النتيجة في هذا المنطق عبارة عن صياغة أخرى للمقدمة فإذا كانت المقدمة صحيحة كانت النتيجة معلومة بصورة آلية وان كانت إحدى المقدمات باطلة فإن المنطق ليس سوى وبال<sup>(١)</sup> .

وحاول ان يضع منهاجاً جديداً في مجال تحصيل العلم لا مجال لذكره .

---

(١) هذا الاشكال سبقه إليه بعض علماء الاسلام ومنهم الشيخ ابو سعيد الخير وقد أجابه ابن سينا .

بعض الاسماء لهذا العلم :

اطلق عليه المعلم الاول « بالعلم التحليلي » أي العلم الذي يحمل الشيء إلى مبادئه وأصوله .

ويلقب هذا العلم ايضاً بـ « ميراث ذي القرنين » حيث كان هناك تلميذ لارسطو يقال له : اسكندر الماقذوني وهو صاحب المختصر <sup>١</sup> يلقب بذى القرنين الذي ورد في قوله تعالى من سورة الكهف « ويسألونك عن ذي القرنين قل سأ Glover عليكم منه ذكرأ \* إنا مكنا له في الأرض وآتيناه من كل شيء سبباً \* فأتبع سبباً \* حتى إذا بلغ مغرب الشمس وجدها ... <sup>(١)</sup> » فهو ورث علم المنطق من استاذه فاطلق عليه هذا اللقب .

وأطلق عليه خادم العلوم ، رئيس العلوم ، ميزان العلم ، معيار العلم . واشتهر عند العرب « بعلم المنطق » .

وجاء في كتاب تهافت الفلسفة : « هو الاصل الذي نسميه في فن الكلام كتاب النظر ، وقد نسميه كتاب الجدل ، وقد نسميه مدارك العقول ... <sup>(٢)</sup> » .

(١) سورة الكهف : ٨٣ . إنختلفت وتعددت الأقوال في ذي القرنين راجع الميزان ج ١٣ .

(٢) تهافت الفلسفة : ٧١ .



# **مقدمة العلوم**

**ف**

**ل**



## « مقدمة العلم في المنطق »

إنعتاد المصنفون قبل الدخول في صييم العلم أو البحث أن يقدموا مقدمة ونحن نسير على ديدنهم وذلك لأن المقدمة هي : « ما يتوقف عليه الشروع في العلم » وهي تحتوي على ثلاثة أغااط :

- ١ - مقدمة علم .
- ٢ - مقدمة دليل .
- ٣ - مقدمة قياس .

والمهم هو البحث عن النط الاول التي تشمل مجموعة من المعاني يجب ان يطلع عليها كل من يشرع في أي علم وهي عبارة عن :

(تعريف العلم - موضوعه - غايته )

أما الاول فنقول :

لابد أن نبين تعريف العلم الذي نخوض فيه لأن الشارع فيه إذا لم يكن يتصوره كان طالباً للمجهول المطلق وما لا شك ان النفس تقتضي أن توجه إلى ذلك لحاليته .

### المنطق في اللغة<sup>(١)</sup> :

فهو على وزن مجلس ومنه قوله تعالى: « علّمتنا منطق الطير » من باب فعل يَقْعِلُ فهو مشتق من نطق ينطّق نطقاً . والنطق فعل من أفعال النفس الإنسانية ، وهذا الفعل نوعان :

١ - لفظي : وهذا الفعل عبارة عن أمر جساني محسوس ، من خلال أصوات مسموعة تظهر من اللسان واصلة إلى المسامع عن طريق الآذان . ويعبّر عنها بالقوى الظاهرة . والنظر في هذا المنطق والبحث عنه يسمى بعلم المنطق اللغوي .

٢ - فكري : وهذا الفعل عبارة عن أمر روحاني معقول فهو تصور النفس معاني الأشياء في ذاتها ورؤيتها لرسوم المحسوسات في جوهرها ، وتمييزها لها في فكرتها . ويعبّر عنها بالقوى الباطنية . وبهذا النطق يُحدّد الإنسان فيقال : حيوان ناطق . والنظر في هذا المنطق والبحث عنه يسمى بعلم المنطق الفلسفي .

### المنطق في الاصطلاح :

قالوا: أن المنطق هو « آلة قانونية تعصم مراءاتها الذهن عن الخطأ »

(١) في اليونانية تدلّ الكلمة المنطق  $\pi\lambda\tau\alpha\kappa\mu\eta$  على التكلم والفكّر أما في العربية فلا تدلّ إلا على التكلم فقط لكن عند الترجمة في القرن الثاني من اليونانية إلى العربية أخذ معناها الاشتقاقي . ومن هنا قسموا المنطق إلى قسمين .

في الفكر » .

وأعتبر آلة لانه واسطة بين المبدأ ومن فعله القريب في وصول أثره إليه . وبتعبير آخر واسطة بين القوة العاقلة التي هي الفاعل وبين المطلب الكسبية التي هي المفعول ، كالمنشار للنبار فانه واسطة بينه وبين الخشب في وصول أثره إليه .

وأعتبر قانوناً لأن مسائله عبارة عن ضوابط وقواعد كلية تطبق على جزئياتها .

وجدير بالذكر أن هذا التعريف تعرّف بالرسم لأن حده غاني والغاية ليست من الأمور الذاتية بل من الأمور العرضية والرسم قوامه العرضي كما تعرف .

وبعبارة مختصرة وسلسة نقول : « هو العلم الباحث في المبادئ العامة للتفكير الصحيح » .

وأما الثاني - أعني موضوعه - فنقول :

لان تمايز العلوم بتمايز الموضوعات ، وتمايز الموضوعات بحسب الحبيبات فعلم الفقه امتاز عن اصول الفقه بأنه يبحث عن أفعال المكلفين وعلم الاصول يبحث عن ادلة الاحكام . وتارة يكون بالحبيبة لموضوع علم النحو والصرف « الكلمة » لكن الاول يبحث عنها من حبيبة البناء والاعراب والثاني يبحث عنها من حبيبة الصحة والإعلال . فلو لم يكن طالب ذلك العلم يعرف موضوعه لم يتميز العلم المطلوب عنده ولم يكن له في طلبه بصيرة .

فموضوع علم المنطق يمكن استنتاجه عبر التسلسل التالي :  
من خلال التعريف نستطيع ان نعرف الموضوع لهذا العلم وذلك  
تمثياً بالخطوات التالية :

١ - نحن طرحنا في التعريف كلمة « التفكير » فماذا تعنى ؟

التفكير عبارة عن ملاحظة المعمول لتحصيل المجهول .

أو قل حركة المبادئ إلى المطالب .

أو قل ترتيب امور معلومة للتأدي إلى أمور مجهولة .

فهو حركة العقل بين المجهول والمعلوم .

. . . نحن نبحث عن المجهولات من خلال المعلومات .

٢ - المعلومات تنقسم إلى قسمين :

١ - معلومات تصورية من خلالها نصل إلى المجاهيل التصورية وهي

على ثلاثة أحوال :

أ - الایصال إلى مجهول تصوري وذلك بالحدود والرسوم، وهذا يكمن في القول الشارح « باب المعرفات » .

ب - ما يتوقف عليه القول الشارح كالكلية والجزئية والذاتية والعرضية والجنسية والفصليّة والبحث عن هذه الاحوال في باب الكليات الخمس ، ولكن هذا التوقف قريب بمعنى أن الایصال يتوقف على هذه الأمور بلا واسطة فذكرنا للجزئية والذاتية على سبيل الاستطراد .

ج - ما يتوقف عليه الایصال إلى المجهول التصديق توقيفاً بعيداً أي

بواسطة ، حيث تكون المعلومات التصورية موضوعات ومحمولات ،  
والبحث يتم في ضمن باب القضايا .

النتيجة : أولاً وبالذات البحث في هذا القسم يمكن في القول الشارح  
والباقي تمهيد ومعدات له .

٢ - معلومات تصديقية من خلالها نصل إلى المجهول التصديقية  
وهي على ثلاثة أحوال :

أ - الاصال إلى المجهول التصديق يقينياً أو غير يقيني ، وتلك هي  
مباحث القياس والاستقراء والتسليل التي يطلق عليها الحجة .

ب - ما يتوقف عليه الاصال إلى المجهول التصدق توقيعاً قريباً  
وذلك يمكن في بحث القضايا .

ج - ما يتوقف عليه الاصال إلى المجهول التصدق توقيعاً بعيداً أي  
بواسطة مثل كون المعلومات التصديقية مقدمات وتوالي .

النتيجة : أولاً وبالذات البحث في هذا القسم يمكن في الحجة والباقي  
تمهيد ومعدات له .

٣ - تبين لنا مما سبق أننا نستطيع أن نصل إلى المجهول التصورية  
عن طريق القول الشارح .

ونصل إلى المجهول التصديقية عن طريق الحجة .

فموضوع علم المنطق « القول الشارح - الحجة » .

وهذا ما حده التفتازاني في التهذيب قائلاً : « وموضوعه المعلوم  
التصورى والتصديقى من حيث أنه يوصل إلى مطلوب تصوري فيسنى

معرفاً أو تصديق فيسمى حجة «<sup>(١)</sup>».

وما قاله الحكم المتأله ملا هادي : « والبحث في المنطق إما عن موصل أو عن مقدمة الموصل وما يتوقف عليه تصديقاً أو تصوراً »<sup>(٢)</sup>. أي الموصل قسمان : تصدق وتصوري ولكل منها مقدمة أحدها : باب فيه بحث عن الموصل للتصور وهو باب الحدود والرسوم وثانيها باب المقدمات للموصل التصوري وهو ايساغوجي أي باب الكليات الخامس .

وثالثها : بحث عن الموصل للتصديق وهو باب القياس مادة وصورة وعن مقدماتها وهو القضايا .

وأما الثالث - أعني غايته - فنقول :

لأننا لو لم نعرف غايته ووجه الحاجة إليه لكان طلبه عبئاً ، لأن الشروع في العلم فعل اختياري فلا بد أن يعلم أولاً أن لذلك العلمفائدة ما وإلا لامتنع الشروع فيه من ذي العقل والبصرة ، ولا بد أن تكون تلك الفائدة معتقداً بها بالنظر إلى المشقة التي تتحمل في تحصيل ذلك العلم وإلا لكان شروعه في ذلك العلم وطلبه يعد عبئاً عرفاً وبذلك تضمن ارادته وجده قطعاً فعرفة فائدته تجعل الطالب أكثر شوقاً إليه .

(١) تهذيب المنطق ص ٣٦.

(٢) شرح المنظومة ص ٧٢.

فيكفي أن نتعرف على فائدته من خلال التعريف عند قولنا :  
 « تعمم مراعاتها الذهن عن الخطأ في الفكر ». .

فبعد أن اتضح لنا أن موضوعه - المعرف والمحجة - فالمنطق هو الذي يميز صحيحتها من فاسدتها ، قوتها من ضعفها وكأنه الميزان والمعيار للعلوم كلها فن خلال علم المنطق نستطيع أن نميز الصحيح من السقيم ، ولا بد من الاشارة الى أن المنطق ليس هو نفسه يعصم الانسان عن الخطأ بل ببراعة قوانينه وضوابطه الكلية تتحقق الفائدة . ولهذا رد الفارابي على من زعم أن التدرب على الكلام والجدل والهندسة فيه غناه عن المنطق فقال : « إن من يقول هذا كمن يزعم أن التدرب على استظهار الأشعار والخطب والاكتار من روایتها يعني في تقويم اللسان ومعرفة النحو ... ». .

وقال ابن سينا : « إن الذوق السليم يعني عن العروض في قررض الشعر ، والفطرة البدوية قد تغنى عن النحو العربي أما صناعة المنطق فلا غنى عنها للإنسان المكتسب للعلم بالنظر والرؤبة ... ». وما جاء في رسالته في قسمة العلوم العقلية بعد أن انتهى من عرض أصناف الحكمة بدأ في عرض ما يتصل بعلم المنطق قائلاً : « وإذا قد أتي وصفنا على الأقسام الأصلية والفرعية للحكمة فقد حان لنا أن نعرف أقسام العلم الذي هو آلة للإنسان موصولة إلى كسب الحكمة النظرية والعملية بواقعية بعيدة عن السهو والخطأ في البحث والرؤبة وشدة إلى الطريق الذي يجب أن يسلك في كل بحث ومعرفة حقيقة الحد الصحيح

وحقائقه الإقناعي القاصر عنها وحقيقة المغالطي المدلس منها وحقيقة الشعري الموهم تخيلاً وهو صناعة المنطق ...»<sup>(١)</sup>.

وما جاء في كتاب المقابلات بان المنطق آلة يقع بها الفصل والتمييز بين ما يقال هو حق أو باطل فيما يعتقد أو بين ما يقال هو خير أو شر فيما يفعل ، وبين ما يقال هو حسن أو قبيح بالعقل . وهو صناعة أدوية يتميز بها الصدق والكذب في الأقوال والحق والباطل في الاعتقادات والخير والشر في الأحوال<sup>(٢)</sup>.

وحقاً ما قاله الشيخ الرئيس في قصيدة المزدوجة في المنطق :

وهذه الآلة ( علم المنطق ) منه إلى جل العلوم يرتفع  
ميراث ( ذي القرنين ) لما سألا وزيره العالم حتى يعملا  
لمن يريد النظر الميزانا يأمن فيه زيفه أمانا

وتبين مما سبق أن :

تعريفه : دراسة قواعد التفكير الصحيح .

موضوعه : المعرفة والمحاجة .

غايته : معرفة الصواب من الخطأ .

ولتتم الفائدة نشير إلى بعض المطالب :

(١) رسالة ابن سينا في قسمة العلوم المقلية ت للأ عن نصوص ومصطلحات فلسفية ص ٣٠.

(٢) لعل الاطناب في وجهة نظرى في هذه النقطة مهمة جداً للرد على من حاربه .

## ١ - أقسام المنطق :

وينقسم المنطق إلى قسمين رئيسيين باعتبار أن كل علم من العلوم له ناحيتان : صورية ومادية فالمنطق إما :

أ - صوري : وهو الذي يهتم بالصور التي تقوم بمجموعة من العمليات المقلية عن طريق العقل .

ب - مادي : الذي يهتم بالأساليب والكيفيات التي من خلالها يتم الانتقال إلى تلك الجاهيل .

## ٢ - المنهج المتبع في علم المنطق :

المناهج المتتبعة في العلوم كثيرة منها المنهج النقلي والمنهج الوجданى والمنهج التجربى والمنهج العقلى . فالمنطق من أي هذه المناهج يتبع فيه ؟

المنهج المتبع في علم المنطق هو المنهج العقلى الذي يتمثل في الاعتداد على :

١ - الضرورة المقلية - بداعه العقول - .

٢ - سير العقلاه .

٣ - البديهيات العقلية المنطقية كاستحالة اجتماع النقيضين .

٤ - المبادئ الفلسفية المسلم بها مثل مبدأ العلية .

٣- منهجية الرسالة :

تتضمن النقاط التالية<sup>(١)</sup> :

١- أهمية الكليات في بعض العلوم .

٢- معنى الكليات الخمس .

٣- الحمل وأقسامه .

٤- وجہ الحصر في الكليات الخمس .

٥- تفصيل الكليات الخمس .

أولاً : قسم الذاتيات .

أ- (الجنس) . ب- (النوع) . ج- (الفصل) .

\* احكام عامة حول الذاتيات .

\* استئلة عامة حول الذاتيات .

ثانياً : قسم العرضيات .

أ- (الخاصة) . ب- (العامة) .

\* استئلة حول العرضيات .

٦- الخاتمة .

٧- المصادر والمراجع .

---

(١) إن قلت : التعريف مقدم على الفائدة .

قلت : الرسالة معدة لمن عنده إطلاع ما على المباحث .

الكلبات

**في بعض العلوم**



## **أولاً : الكليات في بعض العلوم**

**الكليات في الحكمة :**

يطرح أهل الحكمة أموراً لها صلتها بالكليات الخمس نذكر من  
جعلتها ما يلي :

**أولاً : في بداهة مفهوم الوجود .**

حيث يستدللون على أن مفهوم الوجود معقول بنفسه فلا معرف له  
لا حدي ولا رسمي وذلك لأن الحد والرسم لا بد من إشتمالهما على  
الكليات الخمس (جنس - فصل - خاصة ) ، وحيث أن الوجود لا  
يتركب منها فالنتيجة أنه لا معرف له .

حيث قال السبزواري :

**معرّف الوجود شرح الاسم وليس بالحد ولا بالرسم**

ثانياً : في ان الوجود زائد على الماهية عارض لها .  
وذلك بالدليل التالي والذي يعنون : بافتقار حمل الوجود على  
الماهية لدليل :

مقدمة اولى : حمل الذاتيات على الذات لا تحتاج إلى دليل .

مقدمة ثانية : حمل الوجود على الماهية يحتاج إلى دليل .

فلو كان الوجود عين او جزء الماهية لما احتاج حمل الوجود على  
الماهية إلى دليل لأن الماهية وذاتيات الشيء لا تحتاج إلى دليل « من  
المقدمة الاولى » ولكن الوجود لا بد له من دليل في حمله « من المقدمة  
الثانية » فهو خلاف المقدمة رقم (٢) .

.. الوجود غير الماهية.

ثالثاً : في أحکام الوجود حيث أنه لا جزء له .  
ومعنى ذلك : أنه ليس متشكلاً من جزئين ولا من عدة أجزاء فهو  
حقيقة بسيطة غير قابلة للقسمة والتجزئة .

ويبرهن على ذلك بقولهم :

أن الجزء لا يخلو من ثلاثة فروض :

١ - إما جزء عقلي كالجنس والفصل .

٢ - أو جزء خارجي كالمادة والصورة .

٣ - أو جزء مقداري كاجزاء الخط والجسم التعليمي .

وإذا بطل الجميع ثبت المدعى .

أما بطلان الجزء العقلي فلأنه ثبت في أحجات المنطق أن نسبة الفصل إلى الجنس نسبة الحصول له ، ونسبة إلى النوع يكون نسبة المقوم له .  
فلو قلنا أن للوجود جنس فإما أن يكون هذا الجنس غير الوجود وهو محال لانه قد ثبت في محله أنه لا غير للوجود .

وإن كان الجنس هو الوجود قلنا إحتاج إلى فصل ليحصله ففصله :  
إما ان يكون غير الوجود وهو محال لما تقدم .

أو هو الوجود وأيضاً محال لانه سيكون فصل الوجود مقوماً له  
ومقوماً له أيضاً ، لذا يكون الفصل في عين كونه مقوماً للوجود يكون  
مقوماً ، ومقومية ومقسمية فصل واحد لحقيقة واحدة تستلزم اجتئاع  
النقضيين وهو محال .

. ∴ الوجود ليس له جزء عقلي .

وأما بطلان الجزء الخارجي « المادة - الصورة » فلأن المادة  
والصورة هما الجنس والفصل لكن بشرط لا ، فانتفاء الجزء العقلي  
يوجب انتفاء الجزء الخارجي .

وأما بطلان الجزء المقداري فانتفاء الجزء الخارجي يوجب انتفاء  
الجزء المقداري لكونه من عوارض الجسم ، والجسم مركب من المادة  
والصورة .

فثبت المدعى وهو كون الوجود لا جزء له .

رابعاً : في الوجود الذهني والخارجي .

مسألة الوجود الذهني والشبهات التي طرحت حولها جعلت القوم صرعي كل اختار مهرباً مما أدى ببعضهم إلى انكاره كالرازي وإلى وجود نظرية تسمى بنظرية الاشباع في أن الماهيات الخارجية موجودة في الذهن بأشباعها ، لا بانفسها ، وما ذلك الا فراراً من اشكالٍ وخلاصته :

أن الصور العلمية كيفيات نفسانية - مندرجة تحت مقوله الكيف - فإذا تصورنا جوهراً مثلاً كان الجواهر مندرجأ تحت مقولته لانحفظ الذاتيات وأيضاً مندرجأ تحت مقوله الكيف لكونه من الصور العلمية فلزم إندراج شيء واحد تحت مقولتين وهو مجال لكون المقولتين متسابقتين بقامت الذات .

وقد أجيب عن هذا الاشكال بعدة وجوه ، وما يربطنا بالكليات الخمس هو جواب ملا صدرا وبيانه كما أوضحه العلامة في بداية الحكمة : « ان مجرد أخذ مفهوم جنسي أو نوعي في حد شيء وصدقه عليه لا يوجب اندراج ذلك الشيء تحت ذلك الجنس أو النوع ، بل يتوقف الاندراج تحته على ترتيب آثار ذلك الجنس أو النوع الخارجية على ذلك الشيء . ف مجرد أخذ الجواهر والجسم مثلاً في حد الانسان لا يوجب اندراجهم تحت مقوله الجواهر .

فلو كان مجرد صدق مفهوم على شيء موجباً للاندراج ، لكان كل

مفهوم كلي فرداً لنفسه ، لصدقه بالحمل الاولى على نفسه . فالاندراخ يتوقف على ترتيب الآثار ، وملووم أن ترتيب الآثار إنما يكون في الوجود الخارجي دون الذهني «<sup>(١)</sup>».

#### خامساً : الماهية واحكامها .

حيث يتطرقون إلى الفرق بين المفاهيم الذاتية والعرضية ، وكذلك الفرق بين المحمولات بالضمية ومن صميمه ويتعارضون إلى تعريف كل من الجنس والفصل والتوع وان نسبة الجنس إلى الفصل نسبة العرض العام إلى العرض الخاص وبالعكس ، والتفاوت بين المادة والجنس ، والصورة والفصل باعتبار الشرط واللاشرط .

وعينية الجنس والفصل مع النوع ، وان الجنس نوع بصورة مبهمة ، والفصل نوع بصورة محصلة وما إلى ذلك .

---

(١) بداية الحكمة ص ٣٣ ، ملخصاً .

## الكليات في الاصل

يتعرض الاصوليون إلى الكليات وما فيها من أبحاث بمحكم ارتباط بعض المباحث المطروحة في الاصل بها في عدة مواطن أهمها :

**الموطن الأول :** - التعاريف - وتحصيصها وانها تعاريف حقيقة بيان الحد والرسم أو انها مجرد شرح للاسم كما يراه صاحب الكفاية <sup>بيان</sup> ومرد ذلك إلى أن الفصول الحقيقة وكنه الاشياء لا يدركها إلا علام الغيوب . وكمثال على ذلك : ما قاله في الواجب المطلق والشروط قال :

وقد ذكر لكل منها تعريفات وحدود مختلف بحسب ما أخذ فيها من القيود وربما أطيل الكلام بالنقض والابرام في النقض علىطرد والعكس مع أنها كما لا يخفى تعريفات لفظية لشرح الاسم وليس بالحد ولا بالرسم .

**الموطن الثاني :** موضوع العلم - أي علم كان - حيث يبحث فيه عن معنى العوارض الذاتية والغريبة . وحيث يجري البحث عن تفسير المشهور لها وعن اقسامها وما يستوجبه من محاذير . أهمها أن نسبة موضوعات المسائل إلى موضوعات العلوم من نسبة الانواع إلى الاجناس وبالعكس وهي من العوارض الغريبة لأن المعروف المشهور بينهم أن العوارض الذاتية هي ما تعرض على الشيء بلا توسط أمر

آخر أو بواسطة أمر مساوٍ داخلي وأما باقي العوارض فختلف فيها . وحيثئذ يقع التصادم بين تعريفهم للموضوع بأنه ما يبحث في العلم عن عوارضه الذاتية ، وبين ما نراه خارجاً من عدم كون كثير مما يبحث عارضاً ذاتياً . لذلك ذهب بعض العلماء الاصوليين إلى تفسير آخر للعوارض الذاتية - وهو - ما يلحق الموضوع بلا واسطة في العرض ، أي أن يكون العارض محمولاً حقيقة على المعروض بحيث يعد من إسناد الشيء إلى ما هو له ولا يصح سلبه عنه ، واضطر بعضهم إلى الالتزام بما عليه المشهور من تفسير ولكن بعد إصلاح بعض جوانبه - أي بعد أن اعتبروا عوارض النوع ذاتية للجنس وبالعكس . وأخيراً ذهب بعضهم إلى القول بأن البحث في العلوم إنما هو عن كل ما له دخل في الفرض ، ولو كان من العوارض الغريبة .

الموطن الثالث : في نسبة الموضوع إلى موضوعات المسائل حيث يقع البحث عن الكلي - والكلي الطبيعي - والوجب لذلك : هو التعرض للموضوع فإنه بعد التسليم بأنه ما يبحث في العلم عن عوارضه الذاتية ، لا بد من الالتزام بأنه هو نفس موضوعات مسائله واقعاً وإن اختلف معها مفهوماً تماماً كما في الكلي ومصاديقه والطبيعي وافراده ، وهذا ما لا يتمشى مع ما اختاره المنطقيون من أن الموضوع يغایر موضوعات مسائله .

الموطن الرابع : في المعنى الحرفي وحقيقة حيث يبحثون عن الكلي العقلي والطبيعي ، لمناسبة في المقام وهي : أن بعض الاصوليين كصاحب

الكافية ذهب إلى إتحاد معنى الاسم والحرف وبطلاً ما ذهب إليه البعض من اختلافها في المعنى باعتبار أن معنى الاسم هو المعنى الملحوظ استقلالياً ومعنى الحرف هو ذلك المعنى الملحوظ آلياً واندكاكياً . وقد استدل على ذلك بوجوه منها أن المستعمل فيه لو كان مركباً من المعنى واللحاظ للزم عدم صدق المعنى على الخارجيات وامتناع الامر في مثل « سر من البصرة » لانه قيد بقيد ذهني وهو اللحاظ الذي يكون موطنـه الذهن ومن المعلوم ان الكلي العقلي لا يمكن أن يصدق على الخارجيات فلا بد من تحرير المعنى من قيـدة اللحاظ ليصر المأمور به كلياً طبيعياً قابلاً للصدق علم الخارجيات<sup>(١)</sup> .

الموطن الخامس : في المشتق حيث يتعرضون للمشتقة الذاتي أو المتزع من مقام الذات وذلك لأنهم اشترطوا في جريان نزاع المشتق بقاء الذات وعدم زوالها بزوال المبدأ ، وهذا يعني أن المبدأ إذا كان من المبادئ الذاتية - أي من الكليات الخمس - او ما ينبع منها ذاتي باب البرهان كامكان الممكن .

فإن الذات تزول بزواله وحينئذ يختل شرط النزاع ويبق النزاع في  
المبادئ العرضية متصلة كانت أو اعتبارية فقط لذلك التزم بهذا  
الشرط الأخوند  $\frac{1}{2}$  والنائيني  $\frac{1}{2}$  وغيرهم . ولكن مثل السيد المخونى  $\frac{1}{2}$

(١) هكذا عبر بعض الاصوليين - وهو الاخوند في الكفاية ولكنه اصطلاح منه - يختلف في واقعه عن الكلي العقلي عند المنطقين وإنما هو ينطبق على الجزئي الحقيقى لدى المنطقين .

ناقش في ذلك بان البحث في المشتق إنما هو عن وضع هيئة المشتق كاسم الفاعل والمفعول وما إلى ذلك وليس عن مادته واهيئات لا تختص بالمواد التي لا يعقل فيهابقاء الذات مع زوالها . ومن المعلوم أن عدم جريان النزاع في بعض الأفراد والمصاديق لا يوجب لغوية النزاع عن الكلي بعدما كانت الذات في أكثر مصاديقه قابلة للبقاء مع زوال المادة . ويبدو أن هذه المناقشة أقرب إلى المناقشات اللغوية لأن الشيخ الثنائي لم يرد رفع النزاع في الهيئة مطلقاً وإنما اراد رفعه في ما تكون الهيئة مرتبطة بعادة هي من العناوين الذاتية ، كما ان السيد الخوئي عليه السلام لا يمكنه ولا يريد القول بان الهيئة المرتبطة بهكذا مادة يجري فيها النزاع .  
 المواطن السادس : في المشتق أيضاً حيث يتعرضون للفصل والعرض العام والنوع والخاصة من جهة بعثهم عن بساطة المشتق وتركبه فقد ذهب ببعضهم إلى الاول وذهب آخرون إلى الثاني والدليل الذي ذكره السيد الحق الشريف . وما يورد عليه يرتبط بباب الكليات ، وحاصله :

أن تركب المشتق لا يخلو إما أن يكون من المبدأ ومفهوم الشيء أو منه ومن مصداق الشيء - فعل الاول يلزم دخول العرض العام ومقوميته في الفصل ، وعلى الثاني يلزم انقلاب القضية الممكنة إلى ضرورة . وقد تعرض هذا الدليل لمناقشات لصاحب الفصول وحاول الشيخ الآخوند عليه السلام الدفاع عنه ثم قال : والتحقيق أن يقال أن مثل الناطق ليس بفصل حقيق بل هو لازم ما هو الفصل واظهر خواصه

وذلك لأن الفصل الحقيق لا يكاد يعلم .

والحاصل أن اللازم هو دخول العرض في المخاصة التي هي من العرضي لا الفصل الحقيق الذي هو من الذاتي . كما أنه أصلح الشق الثاني فقال : بأن اللازم من تركب المشتق من المبدأ ومصدق الشيء هوأخذ النوع في الفصل .

الموطن السابع : في المشتق كذلك حيث يتعرضون للفصل والجنس وملأ الحمل . وذلك عند التفريق بين المشتق ومبدأه وما ذكره جماعة من أهل المعمول من أن الفرق بين المبدأ والمشتق هو الفرق بين الشيء لا بشرط وبينه بشرط لا . فجعلوا الفرق بين العرض والعرضي كالفرق بين الهيولي والجنس وبين الصورة والفصل . وقد ناقشهم في ذلك صاحب الفصول . ودافع عنهم الشيخ الآخوند <sup>ف</sup> وكل ذلك له ربط بباحث الكليات .

الموطن الثامن : في الاوامر وفي التجري حيث يتعرضون إلى ذاتية الشقاوة والسعادة وذلك لأن بعض الاصوليين وهو الآخوند ذهب إلى ذلك ، فارجع العقاب إلى الكافر والعصيان التابعين للاختيار الناشئ عن مقدماته الناشئة عن شقاوتها - الكافر والعاصي - الذاتية الالزمه لخصوص ذاتها فان السعيد سعيد في بطن امه والشقي شقي في بطن امه ... الخ .

وقد تعرض من تأخر عنه لمقاله هذا ومناقشته وذلك باثبات أن الذاتي شيء والسعادة والشقاوة شيء آخر لأن الذاتي إما ذاتي بباب

الكليات الخمس أو ذاتي باب البرهان ، والسعادة والشقاوة من صفات النفس العارضة وليس من الذاتي الاول لانها ليست فضلاً ولا جنساً ولا الذاتي الثاني لانها ليست بما ينزع من صميم الذات من دون حاجة الى ضميمة .

الموطن التاسع : في مقدمة الواجب . حيث يتعرضون للفصل والجنس ومراداً هل المقول من أخذ الماهية بشرط لا ولا بشرط ، وذلك عند البحث عن أقسام المقدمة ، حيث قسمت إلى داخلية وخارجية ، وأريد من الداخلية تلك الاجزاء المأخوذة في الماهية المأمور بها .

واشكل بأن المركب ليس إلا نفس الاجزاء بأسرها فكيف تكون مقدمة له . وأجيب : بان المقدمة هي نفس الاجزاء لا بشرط ذو المقدمة هو الاجزاء بشرط الانضمام والاجتماع فتحصل المغايرة بينها ، وهنا قد يطرح اشكال وهو :

أن هذا الحل يتنافي مع ما عليه أهل المعمول من كون الاجزاء الخارجية مأخوذة بشرط لا في قبال الاجزاء التحليلية المأخوذة لا بشرط ويريدون بالاجزاء التحليلية - الجنس والفصل - وقد أجابه الآخوند <sup>ر</sup> بان المغايرة إنما تتم إذا كانت الشرط لانية والبلاشرطية في الاجزاء الخارجية مضافة إلى أمر ، بينما يريد اهل المعمول من الشرط لا - الشرط لا الاعتباري أي بشرط لا - بالإضافة إلى العمل ، فلا تحمل على المركب ونريده من الابشرط بالإضافة إلى الانضمام

### و الاجتماعي .

الموطن العاشر : في اجتماع الامر والنهي أيضاً حيث يتكلمون عن ابتناء القول بالجواز والامتناع على تعدد الجنس والفصل في الخارج وعدم تعدده .

وفي الحقيقة لا يسعنا المجال لذكر جميع ما تعرض اليه الاصوليون في هذه الرسالة فنقتصر على ما ذكرنا وإلا يوجد هناك عدة مواطن غير ما ذكرت من ضمنها :

- ١ - في المطلق والمقيد حيث يتعرضون للموضوع له اسم الجنس وعلمه فيتعرضون للكلي العقلي .
- ٢ - في باب حجية القطع وكاشفته حيث يتعرضون للذاتي واللوازم .
- ٣ - في باب استصحاب الكلي حيث يتعرضون للكلي الطبيعي وغير ذلك من المواطن فلتطلب من مظانها .

## الكليات في الفقه

تناثر مباحث الكليات ومفراداتها في الفقه نتيجة وجود نحو ما من الارتباط بينها وبين بعض المسائل الفقهية وما ترتبط به من موضوعات مختلفة لاحكام شرعية متربة عليها ، وأمثال ذلك . ومن بينها على سبيل المثال لا الحصر :

أ - يتعرض الفقهاء - لمفردة الكلي - في موارد عديدة من الفقه منها مثلاً ، الموارد المرتبطة باستصحاب الکلي ، وهي موارد كثيرة في شتى الأبواب الفقهية منها ما في باب الطهارة في مسألة من خرجت منه رطوبة مشتبهة بين البول والمني قبل أن يتوضأ حيث تصلح المسئلة لأن تشكل فرعاً من فروع استصحاب الکلي من القسم الثاني بناءً على التضاد بين الحديث الأصغر والأكبر ، وعلى هذا الأساس قد يقال : يجب على المكلف حينئذ الجمع بين الفسل والوضوء استصحاباً لکلي الحديث الجامع بين الحديثين ، أو تشكل فرعاً من فروع استصحاب الکلي من القسم الثالث بناءً على كون كل من الحديثين يشكل فرداً ملائماً للآخر بحيث يمكن اجتناعهما في کلي الحديث أو أن الأكبر مرتبة قوية من الحديث الأصغر مرتبة ضعيفة منه . وعلى هذا الأساس قد يقال : بوجوب الوضوء دون الفسل ، بناءً على عدم جريان

الاستصحاب في القسم الثالث من استصحاب الكلي .  
ومنها أيضاً ما في باب الطهارة في مسئللة ما لو علم اجحلاً بنجاسة أحد طرف عبائته مثلاً ، وغسل الطرف الain منا ثم لاق بدنه الطرف الain ، حيث قيل بظهور الملاقي لانه إنما لاقاه بعد خروج الطرف الآخر من العلم الاجحالي . أما إذا لاق بعد ذلك الطرف الain فالحكم هو النجاسة ، لكون المورد من موارد استصحاب الكلي من القسم الثاني . وهذا ما أوجب اشكالاً وشبهة من آية الله السيد اسماعيل الصدر على هذا النوع من الاستصحاب سميت بالشبهة العباءية وحاصلها :

إن إجراء مثل هذا الاستصحاب في المورد يوجب القول بأنَّ الملاقات مع الطاهر توجب النجاسة ، ولا يمكن الالتزام بذلك فقهياً .  
ومنها أيضاً الموارد المرتبطة بالمعاملات والحقوق : كبيع السلم المعروف بأنه ابتعاد كلي مؤجل بشن حال ، وكذلك مشاركة أرباب الجنس مع المالك فهل هي على وجه الكلي في المعين أم لا ، وكذا مشاركة أرباب الزكاة .

ب - مفردة الجنس فقد جاء مثلاً في كتاب شرح اللمعة في تعريف الطهارة بانيا « استعمال طهور مشروط بالنسبة » : فالاستعمال بمنزلة الجنس وقد علق حرق شرح اللمعة السيد كلانتر على ذلك بقوله : « الجنس هو القدر الجامع بين الماهيات والحقائق الخارجيه في عرف أهل الميزان ، ولا يستعمل في الأمور الاعتبارية والأفعال ، وعليه

فالاستعمال بمنزلة الجنس لا نفس الجنس »<sup>(١)</sup>.

ومن ذلك ما جاء في التبيّن في بيان كلام الشيخ الانصاري رحمه الله من ان النجاسة لم يعلم كونها في المتبعسات محمولة على الصورة الجنسية والجسم وان اشتهر في كلباتهم ان كل جسم لاقى نجساً مع رطوبة احدها ينبعس <sup>(٢)</sup>.

ج - مفردة النوع فنلاً حين يتعرض الفقهاء إلى مسألة الاستحالة في باب المطهرات ويريدون منها تبدل الشيء من نوع إلى آخر ، كتبدل الكلب إلى ملح والعذرة إلى دود وما إلى ذلك .

قال في العروة : الاستحالة وهي تبدل حقيقة الشيء وصورته النوعية إلى صورة أخرى ... الخ <sup>(٣)</sup> .

وكذا الحال بالنسبة إلى مسئلة الانقلاب فاינם يتكلمون عن النوع والصورة النوعية وتبدلها ويفرق بعضهم بينها با ان الانقلاب هو من تبدل الشيء إلى نوع آخر عرفاً وليس عقلاً كما هو في الاستحالة ومثاله انقلاب الخل خمراً .

د - مفردة الذاتي والعرضي فمن موارد تعرض الفقهاء هاتين المفردتين نجاسة الكافر واحتلافهم في أنها ذاتية او عرضية ، ومتبعس الخمر بنجاسة عرضية بالإضافة إلى نجاسته الذاتية ، حيث يبحثون في

(١) شرح الملمعة ج ١ ص ٢٨.

(٢) التبيّن ج ٢ ص ١٧٠.

(٣) العروة ج ١ ص ١٠٢.

طهارته بعد ذلك بالانقلاب إلى الخل .

٥ - مفردة الجوهر والعرض فن موارد تعرض الفقهاء لها ما يذكرونها في باب الاستحالة من ذهاب البعض ، وربما قيل بأنه الفاضل الهندي <sup>هو</sup> إلى التفريق في مطوريه الاستحالة بين الاستحالة في الاعيان النجسة فتطهر ، وبين الاستحالة في الاعيان المنتجسة فلا تطهر وذلك ان النجاسة تترتب على عنوان لا يزول بالاستحالة وهو الجسم او الشيء ولا مدخلية لشيء من المخصوصيات الفردية أو الصنفية ومن الواضح أن الجسمية أو الشيئية صادقتان بعد الاستحالة ايضاً . ثم يستثنى من ذلك الاعراض برغم شمول الشيء للجوهر والاعراض ، وذلك لأن العرض لا يقبل الاصابة والملاقات ومن هنا خصصت مونقة عمار في قوله : « ويغسل كل ما اصابه ذلك الماء » التي تعنى كل شيء أصابه المنتجس خصصت هذه المونقة بالجوهر .

ومن ذلك تعرضهم للنسبة بين الحكم وموضوعه فهل هي نسبة المعلول إلى العلة أو من نسبة العرض إلى المعروض أو أن الحكم مجرد أمر اعتباري .

ومن نتائج هذا البحث ان الحقائق النراقي أنكر بيع الكلي في الذمة كبيع صاع من الحنطة في الذمة ودليله أن العرض يتفرع على المعروض وجوداً . وبما أن الملكية عرض فلا يمكن أن تتحقق وتقوم بأمر معدوم وهو الكلي في الذمة .

كما يتعرضون لمفردة العرض في التطهير من النجاسات وأنه يكفي

ازالة العين فيها دون الاثر . ولا يضر بذلك حكم العقل باستحاله وجود العرض بلا جوهر . الامر الذي يستلزم وجود العين حينما يبق الاثر موجوداً ، وقد عللوا الحكم بالطهارة بأن الاحكام لا تبني على الدقة المقلية وإنما تبني على الانظار العرفية .

و - مفردة الحمل فن موارد تعرضهم لها ما يبعثونه من الاستدلال بقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْرِبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ...﴾<sup>(١)</sup> حيث أستدل بها معظم الفقهاء على نجاسة الكفار وبالمخصوص المشركين منهم الذاتية لا العرضية وفي قبال ذلك استشكل بعضهم في الاستدلال بها ووجهه أن كلمة نجس مصدر والمصدر لا يمكن حملة على الذات لل McGuire التامة بينه وبين الذات وعدم الاتحاد بينها ولو بوجه ما ، وحيثـ لا بد من التقدير في الآية ليكون الحمل صحيحاً ومن قبيل حمل الاشتقاد ، فيقال إنما المشركون ذوو نجس ، وهذا يتلام مع نجاستهم العرضية لا الذاتية .

---

(١) سورة التوبه : الآية ٢٨ .

## الكليات في اللغة

قبل كل شيء لا بد من إلقاء النظر إلى أن علم اللغة - أو فقه اللغة بتعبير أدق - هو بصيغته الجديدة المتطورة الرافد لنا في هذا البحث - دون علم اللغة القديم - وهو الذي عرف الآن باسم ( الفيلولوجيا )<sup>(١)</sup> ولكي يكون الطالب على بصيرة نذكر أفرع دراسة فقه اللغة عند المعاصرين :

١ - علم الأصوات اللغوية الذي يعرف باسم ( الفوناتيك )  
ويدخل فيه : Laphonetique

( علم الأصوات التشريري - علم الأصوات الهوائي - علم الأصوات السمعي ) وهذا العلم من خلال معرفة فروعه نجد أنه لا يتناول من اللغة إلا عنصر الصوت فقط . فيحدد خارج الأصوات ، وصفاتها ، والطرق المختلفة في إحداثها . وكان القدماء يطلقون عليه اسم علم التجويد .

٢ - علم وضائف الأصوات الذي يعرف باسم ( الفونولوجيا )  
وهذا العلم لا يتناول من عناصر اللغة إلا الصوت LaphonaLogie

---

(١) هذه الكلمة مركبة من لفظين إغريقين : أحدهما Philos بمعنى الصديق ، الثاني Logos بمعنى الخطبة أو الكلام .

وتحده مثل الفوناتيك إلا أن الفرق بينه وبين قسيمه هو أن الفوناتيك يدرس الأصوات في ذاتها دون الاهتمام بالوظائف التي تقوم بها هذه الأصوات في اللغة وهذا بخلاف الفونولوجيا التي تصب معظم اهتمامها على وظيفة الصوت في اللغة<sup>(١)</sup>.

٣ - علم النحو وهو يشمل ( علم الصيغ المعروفة قدماً بالصرف وحديثاً بالmorphologie ) ويعالج هذا العلم شكل الكلمة في حالتي السكون والتصرف . وبحث عناصر بنائها ، ولهذا يطلق بعضهم عليه علم الصيغة البنائية « Morphologie Structurelle » أو علم الصيغة التصريفية « Morphologie fLexionnelle » .

٤ - علم الدلالة المعروف باسم ( السيمانيك ) Semantique ويتهم بتحديد معنى الكلمة والعلاقة بين الكلمة والمعنى وتبدل المعنى .

٥ - علم النظم المعروف باسم ( السنتكس ) Syntaxe ويتهم بدراسة تركيب الجملة واشكالها ( جملة ابتدائية - شرطية - تعجبية ... )<sup>(٢)</sup>.

\* والذي أحصيناه من البحوث المتعلقة بالكليات في علم اللغة

(١) مباحث الفوناتيك والфонولوجيا يعسر في بعض الأحيان تميز بعضها من بعض ، ولا يزال بعض العلماء يرفض جعل الفوناتيك قسيماً للфонولوجيا بل يدرج الفونولوجيا تحت اسم الفوناتيك .

(٢) ومن أراد المزيد ومعرفة فروع العلم أكثر فليراجع كتب فقه اللغة ولكن نحن ذكرناها على نحو الإيجاز للوصول إلى المرام .

الحديث ( فقه اللغة ) في عدة مواطن :

**الموطن الاول :** حينما يبحثون عن النظريات الحديثة في أصل اللغة يطرون رأي ( مولر ) الالماني الذي يذهب إلى أن اصل اللغة يرجع إلى مفردات معينة تصل إلى ( ٥٠٠ ) كلمة مشتركة بين جميع اللغات ويقول : إن هذه الاصول تمثل الرطانة الاولى التي انبعثت منها هذه الالسن المعروفة فهي لذلك قتل اللغة الانسانية .

والذي يهمنا هو أن مولر لاحظ - بعد التحليل - أن جميع هذه الاصول تدل على معانٍ ( كلية ) .

**الموطن الثاني :** يطرون كذلك نظرية أخرى ملخصها أن اللغة تبعث من تقسيم العالم إلى أمرتين كليتين وهو ( طعام ولا طعام ) وذلك لما أحسن الانسان بالجوع - وهو أول حاجة تطرأ على الانسان - أراد إشباع حاجته والتعبير عنها ولا يمكنه ذلك إلا بتقسيم العالم إلى هذين القسمين - فيكون التقسيم منشأً للغة ، الذي هو عبارة عن قسمين كليين .

**الموطن الثالث :** يذكرون في بحث الاشتراك - في صدد تحليله واسبابه - رأياً وهو أن أكثر ما يدعى أنه مشترك لفظي وهو ليس كذلك بل هو مشترك معنوي أي أن اللفظ وضع للكتل وأستعمل في معانٍ يستعمال الكلي الطبيعي في فرد مثل كلمة ( الدليل ) تطلق على من يدل الطريق وعلى الكتاب السياحي وعلى من يطوف مع السائحين والمحجة المنطقية والبرهان ، كل ذلك لأنها دالة لقادتها وإن كانت في

ذاتها مختلفة .

ولا يجُنَّ أن هذا لا يتأتى في مثل الكلمة ( الحال ) على أخ الام وعلى الشامة في الوجه ، فلا يصح كونه مانعاً من وجود الاشتراك اللفظي وإن صح في بعض ما ذكر .

الموطن الرابع : يذكرون في بحث ( التضاد ) الذي يعني وضع الكلمة واحدة لشيئين متضادين « كجون » للابيض والاسود و « قره » للبيض والطهر و « الجلل » للصغير والكبير : يذكرون أنه ليس من نوع الاشتراك وذلك للاختلاف في منشأه وهو أن الاشتراك ينشأ من أسباب يؤدي إلى وضع الكلمة لمعنىين لا ربط بينهما من قريب أو بعيد وأما التضاد فلما كان دالاً على فردین من كلي واحد - فالابيض والاسود دالان على فردین من اللون ، والصغير والكبير على فردین من الحجم - فنشأه يكون انزلاق الاسم من الضد إلى الضد الآخر للازمها في الذهن .

وقد نوقش هذا الرأي بأنه لا يفسر جميع ما ورد بل هناك تفسيرات بعض الحالات راجعة إما لناحية نفسية وإما لناحية زمنية أدت إلى تغيير الدلالة .

الموطن الخامس : يذكرون أيضاً في بحث تبدل الدلالة أو الانحراف الدلالي أن الكلمة لا ثبت على معناها دائماً في جميع الأزمان ، بل قد تحول من معنى إلى معنى آخر وهو ما يسمى انحراف الدلالة . وقد ذكر له اشكال ثلاثة إما التخصص أو التعميم أو الانتقال .

والمهم هنا الشكلين الأولين فالتحصيص هو انحراف الكلمة من دلالتها على المعنى الكلي أو معنى الكل إلى الجزئي أو الجزء وذلك مثل كلمة (الصلة) فهي تعني كل صلة بين اثنين ثم استقرت لتدل على معنى صلة العبد بربه فقط .

وأما التعيم هو انحراف دلالة الكلمة من المعنى الجزئي إلى الكلي او من الجزء إلى الكل وذلك مثل (أنتج) فأصلها اللغوي إلقاء الرجل لناقهته لتلد له فضيلاً ، ثم استعملت في كل إحداث شيء يرجع بفائدة سواء كان من نوع الإبل أم كان من غيره .

وأخيراً : أنهم يذكرون بحثاً بعنوان ( مقوله الجنس ) ومقصودهم من ذلك هو ما يدل على التأنيث والتذكير من اللفاظ ، ومن ذلك قولهم : ( الجنس المحايد ) للكلمة الصالحة للمذكر والمؤنث مثل ( البز ) و ( الطريق ) وغيرها وليس هو بحثاً له صلة بالكليات في شيء فلا يلتبس .

## الكليات في النحو

قبل سرد المواطن التي تعرض لها النعمة حول بحث الكليات لا بد من التنبيه على وجود ثلاثة مصطلحات متشابهة نوعاً ما ، وبيانها مفتاح لهم الفرق بين البحوث المنطقية والبحوث التحوية حول ما يمكن تسميتها بالاسم العام .

والمصطلحات الثلاثة هي :

١ - الفرد المردد : وهو المعنى غير المتشخص في الذهن ولا في الخارج ، ويمكن التعبير عنه بـ (إما وإنما) أما عدم تشخصه في الخارج فهو واضح قام الوضوح فلا يوجد في الخارج شيء يتشخص مع بقاء تردداته واقعاً وذلك للمضادة الواضحة بين الشخص والتردد الذي يعني بكلمة أخرى غير الشخص . وأما عدم تشخصه في الذهن فهو يعني أن واقعه المردد لا يمكن أن يكون الذهن له صورة وإذا فرضنا له صورة فقد تشخصت في الذهن وهو خلاف تردداته . نعم يمكن انتزاع عنوان مشين له وهو عنوان (الفرد المردد) فهو عنوان لا تردد فيه عند الذهن ، وهو يشير له لا على أن له واقع يكون وراء الاشارة بل يحكي عن الحالة النفسية وهي التردد .

٢ - الفرد البديلي : وهو المعنى القابل أن ينطبق على أفراد كثيرة

لكن على نحو البدل لا الدفعه أي إذا انطبق على فرد فهو عند انطباقه هذا لا ينطبق على آخر معه مثل لفظ ( رجل ) فإنه إذا انطبق على زيد فلا ينطبق على عمرو معه دفعه وذلك لما فيه من قيد الوحدة ، فلو انطبق على الاثنين معاً فهذا خرق للوحدة المدلول عليها بالثنين . وهذا هو الذي يعبر عنه بـ ( اسم الجنس ) وهو قد يكون معيناً واقعاً وقد لا يكون غير معين إلا في الذهن فقط .

٣ - الكلي : وهو المعنى القابل أن ينطبق على أفراد كثيرة على نحو الدفعه فيصبح أن نشير إلى جميع الحيوانات ونقول هذا هو ( الحيوان ) والكلي هو المعبّر عن معنى ذهني غير متشخص إلا بفرد لا بنفسه فلا يوجد في الخارج حيوان أو إنسان إلا في فرد منها .

\* والمهم في هذا الكلام كلّه هو : أن النحو قد يتعرض إلى اسم عام فيشتبه أنه كلي - وذلك مثل بحث النكرة والمعرفة مثلاً - ولكن الصحيح أن أكثر الكلام في النحو يكون عن اسم الجنس ( الفرد البدلي ) أي الشائع في فرده على نحو البدل .

وعليه يمكننا أن نسرد بعض البحوث النحوية التي ذكر النهاة فيها اسم الجنس :

أ - بحث تنوين التنکير مثل قولنا : « مررت بسيبویه وسيبویه آخر » فالمقصود في الكلام أنه مر بسيبویه المعروف بهذا الاسم وبرجل آخر معین واقعاً اسمه سیبویه .

ب - بحث مسوغات الابتداء بالنكرة : حيث قالوا : إنه يجوز

الابتداء بها إذا عمت أو خصت مثل قولنا : « رجل كريم خير من بخيل » في حالة تخصيصها .

ومثل قولنا : « لا رجل في الدار » في حالة تعبيدها فالمقصود هنا أن الرجل غير المعين في الخارج إذا اتصف بالكرم فهو خير من البخيل وأن جميع ما يصح أن ينطبق عليه أنه رجل - وهو معين خارجاً وذهناً - فليس هو في الدار .

ج - بحث النداء حيث قالوا : ان النداء يعرف التكراة فلو قيل ( يا رجل ) تعرف المنادي ، وهذا في الواقع تعين لمنطبق اسم الجنس الصالح لأن ينطبق على كل الرجال .

وغيرها من الموارد التي يضيق الاحصاء عنها فلتراجع في مظانها . ثم أنه يمكن أن نوجز ما تعرض النها فيه لبحث الكليات وذلك في ثلاثة مواطن :

**الموطن الأول** : التعريفات لموضوعات النحو مثل تعريف الكلمة والفاعل والتابع وغير ذلك .

يقول ابن هشام في بحث تعريف الكلمة :

( إنما احتاجوا إلى ذلك - أي اشتراط الوضع في تعريف الكلمة - لأنهم لفظ جنساً للكلمة ... ولما أخذت القول جنساً للكلمة أغناه عن ذلك الاشتراط ) .

وقال أيضاً في بحث التوابع :

( النعت : وهو التابع المشتق أو المؤول به ... الخ ثم قال : التابع جنس

يشمل التوابع الخمسة ) .

وقال ابن الناظم عند تعليقه على البيت من الألفية :

التابع المقصود بالحكم بلا واسطة هو المسمى بدلاً :

( فصدر التعريف بجنس البدل وهو التابع ثم تمه بخاصة البدل ... )

وقال أيضاً عند تعليقه على البيت الآخر :

اسم يعين المسمى مطلقاً علمه كجعفر وخرقا

( العلم الشخصي : هو الدال على معين مطلقاً ، فالدال على معين

جنس للمعارف ومطلق خاصة للعلم ... ) .

وغيرها من المواطن الكثيرة في هذا المضمار حتى أنهم جعلوا قواعد التعريف من حدًّ أو رسم محطاً للنقض والرد داخل النحو .

الموطن الثاني : التقسيمات : وهناك قد ورد مصطلح ( الأنواع ) مما لا يخلو موضوع من موضوعات النحو عنه تقريباً . فخذ مثلاً :

قول ابن هشام في القطر ( لما ذكرت الكلمة بینت أنها جنس تحته ثلاثة أنواع ... ) .

وقوله أيضاً ( الاعراب جنس تحته أربعة أنواع ... ) .

وغير ذلك مما ملأ كتب النحو وغيرها .

الموطن الثالث : ما كان في غير التعريف والتقطيم مما يكون ذكر الكليات فيه استطراداً أو اعتبارها كمسلسلات يتبنى عليها حكم من الأحكام وهي مواطن متباشرة في بطون الكتب وإليك بعضها :

١ - عندما يذكر تقسيم العلم إلى علم شخصي وعلم جنسي فإنهما

يدذكرون أن العلم الجنسي هو الموضع للمعنى والمتشخص في الذهن لا في الخارج مثل إسمة للاسد ، وثعالة للتعلب ، ففرى الصبان يقول في حاشيته على الاشموني :

( علم الجنس موضع للحقيقة المعينة ذهناً باعتبار حضورها فيه ... ) ثم يأخذ في شرح ذلك والأشكال عليه بما يناسب الطرح المنطقي حيث يقول : ( إن الحقيقة الذهنية لها جهتان جهة ثُئْنَاهَا ذهناً وجهة صدقها على كثرين ... ) .

ثم يفسر العلم الجنسي على ضوء كلامه وهو راجع إلى تفسير معنى الكلي الطبيعي .

٢ - في بحث الاستثناء حيث يقسم إلى متصل ومنقطع ثم يعرف المتصل بما كان المستثنى من جنس المستثنى منه والمنقطع بما ليس كذلك .

ويعرض عادة على ذلك بأنه يمكن أن يكون المستثنى من نوع المستثنى منه فليس التعريف جامعاً مثل قولنا : جاء القوم إلا حماراً . فالقوم ليس جنساً بل نوع .

ويرد ذلك بان الجنس هنا بمعنى النوع فلا اشكال .

ولكن الصحيح ان القوم ليس جنساً ولا نوعاً بالمعنى المنطقي بل هو اسم جمع وليس معنى كلياً . نعم معنى الجنس والنوع في اللغة متقاربان إلى مستوى الترادف أي بمعنى المشاكل للشيء ، وهو المقصود في التعريف ولا دافع لذلك .

٣ - في بحث التوكيد حيث يذكر التوكيد المعنوي بكل ويقال إنه يشترط أن يكون المؤكّد بكلٍّ كلياً أو كلاً أي ذا جزئيات أو أجزاء فيقال : جاء العلماء كلهم ورأيت البيت كله .

وغير ذلك من الموارد التي قد تكثر في حواشي كتب النحو كحاشية الصبان وحواشي شرح التصريح على التوضيح للأزهرى ، فمن أراد التوسيع فليراجع المطولات في ذلك ، لأن مقصودنا بيان بعض الموارد التي تتعلق بالكليات لا جميتها .

## الكليات في البلاغة

إن من يدرس الموروث البلاغي يرى وطأة علم المنطق واضحة جداً ، بحيث عولج كثير من المسائل بنهاج عقلي - منطقي بوجه أخص - ويكن أن يكون السبب في ذلك هو كون علماء البلاغة من المتضلعين في العلوم العقلية ، إذ نرى منهم الفلسفه كالمير شريف الجرجاني ، والتكلمين كالتفنازاني والقزويني وغيرهم ، مما شكل منهجاً عقلياً في طبيعة درس الفكرة البلاغية . وقد ذكر بحث الكليات الخمسة في عدة مواطن نشير إلى بعضها :

الموطن الأول : حينما ترورو التعريف المسند إليه ( باللام ) ذكروا أن لها عدة أقسام منها ( لام الحقيقة ولام الاستغراق ) وقد فرق - في المطول - بينها كالتالي :

- لام الحقيقة : هي التي تدخل على الماهية من حيث هي هي كقولك ( الرجل خير من المرأة ) أي حقيقة الرجل الملحوظة ذهناً خير من حقيقة المرأة الملاحظة ذهناً ولا ينافي في هذا كون بعض أفراد جنس المرأة خيراً من بعض أفراد جنس الرجل لأن العوائق قد تمنع مما يستحقه الجنس . وقد تطلق على الفرد باعتبار عهديته في الذهن وذلك لاتخادها وجوداً ، كما يطلق الكلي الطبيعي على كل جزء من

تلك الجزئيات كقوله تعالى : ﴿ وَأَخَافَ أَنْ يَأْكُلَهُ الذِّئْبُ ﴾ .

- لام الاستغراب : هي التي تدخل على الماهية لا من حيث هي هي بل من حيث تتحققها في جميع الأفراد ، ولذلك الاستثناء معها كقوله تعالى : ﴿ أَنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خَسْرٍ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾ .

الموطن الثاني : في بحث تقديم المسند إليه حيث ذكر السكاكي ان المسند إليه اذا تقدم وهو نكرة أفاد تخصيص الجنس او الفرد نحو (رجل جاثني ) أي لا امرأة أو لا رجلان .

وقد اشكلوا عليه بان ( الرجل ) صنف لا جنس منطقي . ولا يخفى أن معنى الجنس هنا هو المعنى اللغوي الذي يعني ( الفتنة ) أو ( النوعية ) .

الموطن الثالث : في بحث تنكير المسند إليه حيث ذكر و المسوغات البلاغية لتنكيره بقولهم : « وأما تنكيره فللأفراد أي للقصد إلى فرد مما يقع عليه اسم الجنس نحو ﴿ وَجَاءَ رَجُلٌ مِّنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ يَسْعَى﴾ أو النوعية أي للقصد إلى نوع منه لكون المقصود بالحكم نوعاً من انواع اسم الجنس المنكر كقوله تعالى : ﴿ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غَشَاوَةٌ﴾ أي نوع من الاغشية وهو غطاء التعامي عن آيات الله . لكون الفشاء جنس تحته نوعان ، نوع متعارف وهو القائم بالاعين المسمى بالمعنى والثاني غير متعارف وهو الغطاء الذي يصرف الابصار عن النظر في آيات الله .

الموطن الرابع : في بحث الاستفهام حيث تعرضوا إلى دلالات

أدوات الاستفهام ومنها دلالة (من) و (ما) الاستفهاميتين : فاما (ما) فذكر أنها يطلب بها شرح الاسم وهو الكشف عن معناه ، وبيان مفهومه اللغوي . كقولك (ما الحركة) فيجاب عنه بما في القواميس اللغوية ، كما يطلب بها ما هيء المسمى وحقيقة التي يكون بها الشيء هو هو كقولك (ما الحركة) فيجاب عنه بالجنس والفصل . وأما (من) فيسأل بها عن العارض الشخص سواء كان مشخصاً فردياً كأن يقال (زيد) في جواب (من في الدار ؟) أو نوعياً كأن يقال (انسان) في جواب (من عندك ؟) .

وذكر السكاكي : أن (ما) يسأل بها عن الجنس كقولك (ما عندك ؟) أي من أي اجناس الشيء عندك ؟ وقد علق عليه الدسوقي بـان المراد (بالجنس) الماهية الكلية متفقة الافراد او مختلفتها ، جملة او مفصلة فيشمل جميع اقسام المقول في جواب ما هو وهو النوع والجنس والماهية التفصيلية والاجمالية .

وأما (من) يسأل بها عن الجنس من ذوي العلم كقولك (من جبريل ؟) أي من أي الاجناس العاقلة هو أملك أم بشر أم جن ؟ وقد تنظر القزويني على ما ذكر السكاكي ومن أراد فليراجع<sup>(١)</sup> .  
النوطن الخامس : في بحث الفصل والوصل حيث تعرضوا للجامع بين الجملتين المتصلتين بحرف العطف . وقد ذكروا أن (الجامع العقلي) تارة يكون على نحو الاتحاد بين الشيئين كأن تقول (زيد قائم وهو

كريم ) حيث أن ( زيداً ) و ( هو ) متعدان حقيقة ، أي تجمعها حقيقة فردية واحدة ، مع أن الجامع في المستعار منه يجب أن يكون أقوى منه في المستعار له ا

وأجيب أن التشكيك يمتنع في الماهية الحقيقة المكونة من الذاتيات بينما حقيقة الشيء قد تكون ماهية حقيقة وقد تكون أمراً مركباً من أمور بعضها قابل للشدة والضعف ، فيصح كون الجامع داخلاً في المفهوم ، ألا ترى أن السواد جزء من الشيء الاسود المركب من اللون والمحل ، والسواد بما يقبل الشدة والضعف .

هذا بعض ما تعرض إليه البلاغيون استفادة من البحث المنطقي حول الكليات الخمس وقد رصدنا ما كان يمس صميم البحث البلاغي دون ما كان استطرادياً وإلا لا حصر لما استطرد إليه البلاغيون ، فن ذلك - على سبيل المثال لا الحصر - عندما ذكروا الفرق بين المفهوم من الاسم بالجملة وبين الماهية التي تفهم من المهد بالتفصيل فان الاول يفهمه من كان عالماً بوضع اللغة ، واما الثاني فلا يقف عليه إلا المرتاض بصناعة النطق وذلك لأن المهد عبارة عن الماهية التفصيلية ولا يعلم الحقائق المفصلة إلا من له اتقان بعلم النطق لعلم حقيقة الذاتيات أعني الجنس والفعل منه . إلى غير ذلك من البحوث ومن أراد التوسع فليطلبها من مظانها .

## الكليات في العلوم الطبيعية

لعل أبرز علم من العلوم الطبيعية تعرض بصراحة للبحوث الكلية وخصوصاً ( الجنس - النوع - الفصل ) هو علم ( البايولوجي ) المعروف بعلم الاحياء وخصوصاً في مبحث تصنيف Biology الكائنات الحية واليك بيانها :

تنوع الكائنات الحية على سطح الكرة الارضية مما يصل بين مليون ونصف مليون نوع مما أدى بالعلماء لأن يبحثوا عن طريقة لتصنيفها ووضعها في مجموعات ليتم تمييز بعضها عن البعض الآخر وهذا مما يصعب على الانسان في أول وهلة تميزها لوجود التشابهات الكبيرة فيما بينها وخصوصاً في الخلايا البسيطة كالبكتيريا والاميبيا مع أنه توجد فيها اختلافات كبيرة من حيث الشكل والحجم والتركيب وطرق المعيشة - وفي الحقيقة كل هذا يدل على أن هناك مدبر ومتقن في هذا الكون العجيب الذي كلما تأمل فيه الانسان وجد أسراراً تجعله يرتبط بقوة جباره عظيمة وهي الحق سبحانه وتعالى وما ذلك إلا لترتبط به ويزيد تعلقنا وعشقنا به سبحانه وتعالى ، فأين المتعنون والمتدبرون في آيات صنعه ، قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا تُرِكَانَ اللَّهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَا هُوَ بِهِ خَيْرٌ لِّلنَّاسِ فَأَخْرَجَنَا بِهِ ثِيرَاتٌ مُّخْتَلِفَةٌ لَّوْا نَحْنُ وَمِنَ الْجِبَالِ جَدَدَ بَيْضًا وَحُمرًا

مختلف ألوانها وغرائب سود ومن الناس والدوآب والانعام مختلف الوانه كذلك انما يخشى الله من عباده العلماء إن الله عزيز غفور <sup>(١)</sup> - وأتبع طرق كثيرة في تصنيفها ويكن حصرها في طريقتين :

### الاولى : الطريقة القديمة

بعد المعلم الاول وتلميذه ثيوفراستس أول من قام بتصنيف مفصل للكائنات الحية فصنف النباتات حسب شكلها العام والحيوانات حسب معيشتها ، ومن العرب ابن سينا الذي ألف كتاباً عن النباتات الطبيعية وخصائصها أيضاً . وبقي هذا التصنيف على هذا النط حتى منتصف القرن التاسع عشر حيث جاء العلم النباتي السويدي كارلوس لينيوس (Carlous Linnaeus) ووضع نظاماً عالمياً للتصنيف معتمداً على ثلاثة مبادئ اساسية في نظامه وهي :

**المبدأ الأول :** هو استعماله للغة اللاتينية في تسميته لأنواع الكائنات الحية لأنها اللغة الرائجة في ذلك العصر لمصلحتهم العلمية .  
**المبدأ الثاني :** هو استعماله للتسمية الثنائية (Binomial Nomenclature) لوصف أي كائن حي . أي أنه أطلق على كل نوع من أنواع الكائنات الحية اسماً علمياً مكوناً من كلمتين :

الكلمة الاولى : تدل على اسم الجنس وتبدأ بحرف كبير .

الكلمة الثانية : تدل على اسم النوع وتبدأ بحرف صغير .

ويتشكل من اسم الجنس واسم النوع معاً الاسم العلمي لذلك الكائن الحي .

فمثلاً : أعطيت مجموعة القطط كلها اسم الجنس ( Felis ) غير أن مجموعة صغيرة أعطيت اسم النوع ( الاسم الوصفي أو العادي ) ( Leo ) وستعمل هاتين الكلمتين مع بعضها ( FeLis leo ) لمعنى الاسم العلمي لنوع الأسد . وهو أحد انواع القطط .

ومن هنا عرّفوا النوع بأنه : مجموعة من الأفراد المشابهة ، والتي يمكن أن تزاوج مع بعضها في الطبيعة ، وتتنج أفراداً خصبة ، تستطيع بدورها التزاوج فيها أيضاً .

المبدأ الثالث : من المبادئ التي وضعها لينيوس هو استعماله للمراتب التصنيفية ( Categories ) وهي سبع مراتب مختلفة ، تبدأ بالمرتبة الصغيرة النوع وتنتهي بالملكة وهذه المراتب هي : النوع - الجنس الفصيلة - الرتبة - الطائفة - القسم - الشعبة « القبيلة » - الملكة .

وينص على ان هذه المراتب لا وجود لها إلا بالوجود الذهني ولا وجود لها في الطبيعة وإنما الشيء الموجود فعلاً هو الفرد فقط . ولهذا وضع لينيوس مع باقي علماء عصره الكائنات الحية في مجموعتين كبيرتين هما :

المملكة الحيوانية والمملكة النباتية . وإليك مثال :

| الرتبة<br>Order | الفصيلة<br>Family | الجنس<br>Genus | اسم النوع<br>Species | الاسم الشائع |
|-----------------|-------------------|----------------|----------------------|--------------|
| أكلة اللحوم     | القط              | القط           | Ieo                  | الأسد        |
| النجيليات       | النجيلية          | الذرة          | Mays                 | الذرة        |

| المملكة<br>Kingdom | الشعبة<br>Phylum | الطائفة<br>Class | الاسم الشائع |
|--------------------|------------------|------------------|--------------|
| الحيوانية          | العجليات         | الثدييات         | الأسد        |
| النباتية           | الوعانيات        | مفاطة البذور     | الذرة        |

## الثانية : الطريقة الحديثة

وهي في الحقيقة تشبه الطريقة القدية في تصنيفها واعتمادها على بعض المبادئ السابقة - الثاني والثالث - حيث جل اعتمادها على اساس التشابه التركيبى او الاعضاء المتشابهة غير أنه أضاف ثلاثة ممالك جديدة إلى الممكتتين السابقتين فاصبحت الممالك خمساً وهي :

١ - المملكة الحيوانية . ٢ - المملكة النباتية . ٣ - المملكة البدانية

( موليزا ) ٤ - المملكة الطلائعية ( بروتستا ) ٥ - المملكة الفطرية .

والسبب الرئيس في إيجاد ممالك جديدة هو انهم شاهدوا بعض الكائنات الحية ولم يعرفوا فصلها ووضعها في أي مجموعة مثل اليوجلينا حيث أعتبرها علماء الحيوان بأنها حيوان وذلك لكونها تتحرك كالحيوانات ، بينما أعتبرها علماء النبات أنها نبات ، وذلك لأنها ذاتية التغذية ، إذ تقوم بصنع غذائهما بنفسها عن طريق عملية البناء الضوئي .

### والخلاصة :

أنه بعمرفة مصطلح الجنس والنوع وكذلك الفصل الذي دوره دور المائز بين هذه الكائنات الحية وغيرها من الجمادات استطاع علماء هذا العلم من تصنيف الاحياء ووضعها في مجموعات متمائزة .  
وفي الواقع نستطيع أن نضع أي تصنيف وفق اسم الجنس واسم النوع سواء في علم الكيمياء أم في الجيولوجيا والفيزياء أو غير ذلك من العلوم .

فالتصنيف قوامه مبحث الذاتيات والعرضيات .



**مشن**

**الكتيبات الخمس**



## **ثانياً : معنى الكليات الخمس**

**تمهيد :**

يعتبر هذا البحث من البحوث المهددة للدخول في فن الحكمة ولعل السؤال يتadar ما السبب في مجئه لعلم المنطق ؟

نخن قلنا في بيان الموضوع لعلم المنطق أنه يبحث عن القول الشارح لأجل الوصول إلى المجاهيل التصورية ولكن هذا الموضوع متوقف على مقدمة وهي معرفة الكليات الخمس .

**توضيح ذلك :**

التعریف معناه : بيان حقيقة الشيء . ولا يتم إلا عن طريق المحدود والرسوم .

والحد يعرف بالجنس والفصل القريبين إن كان تماماً وإلا فناقصاً .  
والرسم يعرف بالجنس القريب والخاصة إن كان تماماً وإلا فناقصاً .  
وهذه الأمور كلها « الجنس - الفصل - الخاصة » من أقسام الكليات الخمسة .

فتبيين :

- .: موضوع علم المنطق التعريف .
- .: التعريف متوقف على الكليات الخمس .
- .: موضوع علم المنطق متوقف على الكليات الخمس .
- ( فاولاً وبالذات ) هذا المبحث خاص بالفلسفة . ( وثانياً وبالعرض ) يبحث في المنطق .
- ومن هنا يجدر بنا أن نشير إلى نقاط مهمة :

### ١ - اصل هذا المبحث :

هذا المبحث ليس حديث عهد في علم المنطق بل كان موجوداً في ارغانون ارسطو . ولكن صعب على كثير من الناس فهم كلام ارسطو فقام رجل من مدينة صور يسمى بفرفوريس المتوفى عام ( ٣٠٤ م ) بشرح كتاب ارسطو مضيفاً إليه بعض المواضيع من قبيل أن ارغانون ارسطو كان يتكلم عن المحمولات بينما يفكر فرفوريس في الاصناف ، وجعل كتابه مقدمة لكتاب ارسطو .

فبعد شرحه لكتاب ارسطو قام بجمع مبحث الكليات الخمس في كتاب مستقل أطلق عليه « ايساغوجي فرفوريس » وأبتكر الشجرة الهرمية التي توضح الكليات الخمس .

وقيل أن رجلاً يقال له ايساغوجي هو الذي يستخرجها ودونها فسميت باسمه .

## ٢ - بعض الاسماء الأخرى لهذا المبحث :

كان يسمى باليونانية مبحث « ايساغوجي » وتعني هذه الكليات الخمس [ ايسا = كلي ، غوجي = خمس ].

والافضل أن نطلق عليها « بالمدخل » لأصولها في اليونانية حيث جعلها فرفوريس مدخلًا ومقدمة لمنطق ارسطو .

ولهذا اعتبرها الاولى من المناطقة « المدخل في علم المنطق » وأسماها ابن سينا في كتابه « النجاة » بالخمس المفردة وفي كتابه الاشارات والتنبيهات بالالفاظ الخمسة ، وأسماها الفرزالي في مقاصد الفلسفه بـ « الخمس المفردة » أو بالمفردات الخمس<sup>(١)</sup> . وببعضهم أسمها بالمحمولات الخمس أو المقولات الخمس وهي المناسبة في نظري لما سنشير إليه من أن هذه الكليات أمور محมولة فلا تعرف إلا بعد عملية العمل . مع أن بقية الاسماء لها توجيهاتها المناسبة كما سيتضح في طي الكلام .

## ٣ - معنى الكليات الخمس<sup>(٢)</sup> :

الكليات الخمس هي : الفاظ كلية يتضمن معناه العام حقائق

(١) أكثر المناطقة جعلوا مبحث الكليات الخمس بالالفاظ المفردة مع أنه يمكن اعتبارها في المركبة ايضاً ولعله يرجع ذلك للتسهيل على الباحثين وإلا فكل مفهوم لا يخلو من تلك الخمسة مفرداً كان أو مركباً .

(٢) البحث هنا يتعلق بالكليات الخمس التي لها أفراد بحسب نفس الامر سواء ذهناً أم خارجاً أما الكليات الفرضية التي لا مصدق لها لا خارجاً ولا ذهناً كاللامشيء فلا يتعلق بعثنا فيه .

### جزئية خارجية .

بيان ذلك : الحيوان لفظ كلي يتضمن معناه حقائق جزئية خارجية  
 (الانسان - البقر - الفرس ... ) .

الانسان لفظ كلي يتضمن معناه حقائق جزئية خارجية ( محمد -  
 علي - فاطمة ... ) .

وكذلك الناطق والملاشي والضاحك الفاظ كلية يتضمن معناها العام  
 حقائق جزئية خارجية .

\* قد يقال بوجود التسامع في هذا التعريف من جهتين :

١ - ذكر لفظ حقائق فإن لفظ الحيوان مثلاً - الجنس - لفظ كلي  
 يشتمل على حقائق متعددة كالانسان والبقر والفرس ونحو ذلك ولكن  
 مثل لفظ الانسان لا يشتمل إلا على حقيقة واحدة نعم هو مشتمل على  
 أفراد لحقيقة واحدة .

وهكذا الحال بالنسبة للناطق - الفصل - اللهم إلا أن يقال بأن  
 قصدنا بالحقائق الامور والعينات لا أكثر . وهو غير دقيق منطقياً .

٢ - ذكر لفظ جزئية - فإن الحيوان - لفظ يتضمن معناه حقائق كلية  
 لا جزئية فإن ما يتضمنه أي الانسان والبقر والفرس ... الخ حقائق كلية  
 وذلك لأنها من الانواع والنوع كلي بلا شك . اللهم إلا أن نعتبرها  
 جزئية إضافية فهي بالإضافة لما فوقها تعتبر جزئية - الجزئي الإضافي -  
 ولكن هذا مما لا ينبغي <sup>(١)</sup> .

---

(١) سوف تأتي الاشارة إليه عند بيان حصر الكليات الخمس .

وقيدت بالخمس لأنها محصورة في أمور خمسة كما سأليت .  
وهذا المبحث يمر بمرحلة نطلق عليها مرحلة التجزئة والتحليل  
وذلك : لأننا عندما نقول : الانسان : حيوان ناطق .  
فكاننا حللنا الانسان إلى جزئين :

- ١ - جزء عام ← الحيوان .
- ٢ - جزء خاص ← الناطق .

فن خلال عملية التحليل والتجزئة توصلنا إلى الانسان وإلى أنه  
يمتاز عن غيره في الناطقية ، ويشترك مع غيره في الحيوانية .

تنبيه :

ووجدتنا في تعريف الكليات الخمس أننا قلنا بأنها الفاظ وهذا ما  
ذهب إليه الشيخ الرئيس في كتابه الاشارات والنجاة حيث قال :  
«والالفاظ الكلية خمسة»<sup>(١)</sup> بينما الكاتب في تحرير القواعد المنطقية  
أدرجها في مباحث المعاني حيث قال : «الفصل الثاني في المعاني  
المفردة ...»<sup>(٢)</sup> .

فالشيخ ناظر إلى امثلتها والكاتب ناظر إلى بيانها ، والنظر إلى امثلة  
الكليات الخمس الفاظ والنظر إلى تعریفها معان .  
ولكن قد يقال بأن الأفضل إدراجها في مباحث المعاني وسر ذلك أن

(١) الاشارات والتنبيهات ص ١٨٧ .

(٢) تحرير القواعد المنطقية ص ٤٤ .

ما يتتصف بالكلية أولاً وبالذات المعنى لا اللفظ ، والامر سهل .

### ملاحظة :

المفروض أن يقدم مبحث الحمل على مبحث الكليات الخمس لأننا عندما نريد أن نعرف الحيوان من أي قسم من أقسام الكليات الخمس لا نستطيع ذلك إلا بعد عملية الحمل فنقول : الإنسان : حيوان ناطق . فأتوصى إلى كون الحيوان جنس والناطق فصل .

فكأنَّ العملية تمر بثلاث خطوات لمعرفة ذلك :

١ - عملية التحليل والتجزئة .

٢ - عملية الحمل .

٣ - الاستنتاج .

فن هنا قدمت مبحث الحمل وهذا مغاير لما عليه بعض الكتب المنطقية في ترتيب هذا المبحث .

ولكن قد يقال بأن الأفضل عكس ذلك . وذلك لأن الحمل يتوقف على الكليات ومعرفتها لأنها قوامه واجزائه التي يتشكل منها ومن المعلوم أن ذلك يعطيها الاولوية في التقدم والرتبة .

ولكن قد عرفت سر تقديمنا لمبحث الحمل فلا داعي للتطويل .

# **الحمل وأقسامه**



### **ثالثاً : الحمل وأقسامه**

تعريفه<sup>(١)</sup>:

الاتحاد بين شيئين .

أو بعبارة أخرى : الحكم بشيء على شيء أو قل أثبات شيء  
شيء ، يعني أن [ هذا ذاك ].

وقد يلاحظ على التعريف الاول بأنه ليس تعريف الحمل وإنما هو ملاك صحة الحمل ، وأيضاً بأنّ قولنا [ هذا ذاك ] يوجب خروج حمل الاشتقاد لأنّه حمل - ذو هو - وليس حمل هو هو حتى يقال انه من هذا ذاك .

والجواب على ذلك موكول إلى رسالتنا في الحمل .

---

(١) ذكرنا مبحث الحمل في هذه الرسالة على نحو الایجاز الشديد فمن أراد التوسع فيه ومعرفة نظرت المناطقة مع الفلاسفة في هذا المبحث ، فليراجع رسالتنا في الحمل .

### شروطه :

في كل حمل لا بد من شرطين حتى يكون صحيحاً :

- ١ - جهة المغايرة وذلك حتى يكون الحمل مفيداً لأن الحمل لما كان إثبات الاتخاد بين شيئين فلا بد من التعدد والمغايرة من جهة وإلا فع الاتخاد من جميع الجهات لا معنى للحمل واثبات ما هو ثابت .
- ٢ - جهة الاتخاد ، وذلك حتى يكون الحمل صحيحاً .

ومن هنا قالوا : ( لا يصح الحمل بين المتبادرتين إذ لا اتحاد بينها ، ولا يصح حمل الشيء على نفسه إذ الشيء لا يغایر نفسه ) .  
قولنا : الانسان : حيوان ناطق .

جهة المغايرة بينها الاجمال والتفصيل حيث أن الانسان مجمل والحيوان الناطق مفصل .

وجهة الاتخاد في المفهوم حيث أن مفهوم الانسان ومفهوم الحيوان الناطق واحد .

### أقسامه :

ينقسم الحمل باعتبارات وحيثيات إلى أقسام عديدة لكن نخاول ان نقتصر على ما يفيدنا في هذا المبحث المشهور منها وهي :

## ١ - الحمل الطبيعي والوضعي

إعتبراه : ينقسم بإعتبار أهمية مفهوم المحمول عن مفهوم الموضوع أو العكس إلى طبيعي ووضعي .

أي : تارة عندنا حمل الاعم مفهوماً على الاخص مفهوماً وتارة عندنا حمل الاخص مفهوماً على الاعم مفهوماً .

الاخص مفهوماً هو : ما أخذ فيه مفهوم آخر هو المحمول .

مثاله : الانسان : حيوان .

فالانسان اخص مفهوماً من الحيوان لكون الانسان مأخوذاً في حده الحيوان .

الاعم مفهوماً هو : ما لم يؤخذ فيه مفهوم آخر هو المحمول .

مثاله : الحيوان : إنسان .

فلو عرّفنا الحيوان لقلنا : جسم حساس نام متعرك بالارادة .  
فنجد أن المحمول على الحيوان لم يؤخذ في حده . فالانسان اخص من الحيوان .

وايضاً هناك ضابطة أخرى لمعرفة الاعم من الاخص مفادها :  
أن الاعم هو الذي تكون قيوده أقل من قيود الاخص والعكس يكون أخص .

فقيود الحيوان أقل من قيود الانسان كما هو واضح .

س / ما الحمل الطبيعي والوضعي ؟

الحمل الطبيعي : ذلك الحمل الذي يُعمل فيه الاعم مفهوماً على الاخص مفهوماً بحسب مقتضى الطبع كقولي : الانسان حيوان ، وسمى بهذا الاسم لان الطبع لا يأبه .

الحمل الوضعي : ذلك الحمل الذي حمل فيه الاخص مفهوماً على الاعم مفهوماً . بحسب الوضع والمجعل كقولي : الحيوان انسان ، وسمى بهذا الاسم لان الطبع يأبه .

## ٢- الحمل المواتاة والاشتقاق<sup>(١)</sup>

باعتباره :

ينقسم الحمل باعتبار حمل المحمول على الموضوع باعتبار أمر زائد وعدم كونه كذلك إلى مواطاة واشتقاق .

### ١ - حمل المواتاة :

هو أن يحمل المحمول على الموضوع بلا اعتبار أمر زائد .  
مثال : الانسان ضاحك .

(١) حصل بينهم خلاف في كون المقسم لهما العمل الشائع أم لا ؟ وبعبارة أوضح هل يرجعان إلى العمل الشائع الصناعي أم إلى العمل الاولى .  
( تحقيق ذلك في رسالة العمل ) .

ويطلق عليه حمل « هو هو » أو « هذا ذاك » .

## ٢ - حمل الاشتقاد :

وهو أن يتوقف اتحاد المحمول مع الموضوع على اعتبار أمر زائد  
كتقدير ذي ، أو الاشتقاد .  
مثال : الانسان ضحك .

فلا يصح الحمل إلا بأحد شيئين :

- ١ - أن يشتق منه اسم فيقال : الانسان ضاحك .
- ٢ - أن يضاف إليه « ذو » فيقال : الانسان ذو ضحك ، ويطلق عليه  
حمل « هو ذو هو » .

## ٣ - العمل الذاتي الاولى والشائع الصناعي

اعتباره :

ينقسم بحسب الاتحاد المفهومي تارة والاتحاد المصداقى أخرى إلى  
ذاتي أولى وشائع صناعي .

### ١ - العمل الذاتي الاولى :

هو ما كان الاتحاد فيه بين الموضوع والمحمول مفهوماً والتغاير  
اعتباراً .

مثاله : الانسان : حيوان ناطق .

فإن مفهوم الإنسان متعدد مع مفهوم حيوان ناطق والانسان يغاير الحيوان الناطق من حيث كون الموضوع معّرفاً والمحمول معّرفاً أو قل بالاجمال والتفصيل كما سبق .

وسمى ذاتياً لأن المحمول فيه ذاتي للموضوع ، وأولياً لأنه من الضروريات الأولية ، التي لا يتوقف التصديق بها على أزيد من تصور الموضوع والمحمول .

## ٢ - العمل الشائع الصناعي :

هو ما كان الاتحاد فيه بين الموضوع والمحمول في المصدق والتغيير في المفهوم .

مثاله : الانسان : ضاحك .

فإن الموضوع مختلف مفهوماً عن المحمول ، ولكن مصادقاتها واحد وهو كون الموضوع فرداً من أفراد المحمول .  
وسمى شائعاً لأن الشائع في المحاورات ، وصناعياً لأن المعرفة المستعمل في الصناعات والعلوم ، وهذا يطلق عليه « الحمل المتعارف » .

تنبيهان :

- 1 - ليعلم أن جهة المغايرة أمر اعتباري فقد تحقق بـ :  
بالاختلاف الاجمالي والتفصيلي - وبالاختلاف الابهمي وغيره -

وبالاختلاف بالتحصيل - وبالاختلاف بفرض السلب للشيء عن نفسه .

٢ - الحمل ( الطبيعي والمواطأة والشائع ) هو مقصدنا في مبحث الكليات الخمس دون ( الوضعي والاشتقاق والذاتي الاولي ) .

\* \* \*



و ج

الحصر في الكلبات

الخمس



## **رابعاً : وجہ الحصر فی الكلیات الخمس**

**معنى الحصر<sup>(١)</sup> :**

الحصر لغة : مصدر بمعنى الاحاطة والتحديد والتعدد والتضييق والمنع والمحبس .

ومنه قوله تعالى في سورة بنی اسرائیل : « وجعلنا جهنم للكافرین حصیراً » .

أي : محبساً لا يقدرون على الخروج منه أبداً الآباء .

أما عند المصطلحين :

الحصر عند أهل العربية هو اثبات الحكم للمذكور ونفيه عما عداه ويعرف بالقصر أيضاً الذي هو عبارة عن حبس شيء في شيء بطريق معهود .

أما عند المنطقين عبارة عن كون القضية محصورة نحو كل انسان

حيوان وتسمى مسورة أيضاً .

### أقسام الحصر :

- ١ - الحصر العقلي : هو الدائر بين الإثبات والنفي لا يجوز العقل فيها وراءه شيئاً آخر . ويطلق عليه الحصر الممكّن .
- ٢ - الحصر النقلي : هو الدائر في النصوص المعتبرة حجيتها .
- ٣ - الحصر الاستقرائي : هو الدائر بتبع المجزئيات في المسألة لوضع القانون الكلي ويطلق عليه بالحصر الواقعي .

### س / من أي الأنواع السابقة حصر الكليات الخمس ؟

أكثر المناطقة ذهب إلى أن الحصر في الكليات الخمس حصر عقلي كما سنبينه ولكن لا مانع من القول بالحصر الاستقرائي فستبعوا هذا المبحث لم يجدوا سوى هذه الأمور الخمسة . وخصوصاً إذا أردنا بها ألفاظها كما أشرنا إليه مسبقاً فلو كان ثمة قسم آخر لبيان . ولعل الذين ذهبوا إلى الحصر العقلي نظروا إلى معانٍ منها فجعلوا الحصر فيها حصراً عقلياً .

وتباعاً للمشهور نبين طريقة الحصر العقلي في هذه الأمور الخمسة : كل كلي إما أن يكون نفس حقيقة ما تحته من المجزئيات ، أو بعضاً من حقيقة تلك المجزئيات ، أو خارجاً عنها .

ويطلق على الاول والثاني « الذاتي » ويطلق على الثالث « العرضي ». .

والاول : ما يكون نفس ما تحته من الجزئيات وهو النوع .

والثاني : - ما يكون بعضاً من حقيقة الجزئيات - فعل قسمين :

أحدهما : أن يكون قام المشترك بين الماهية<sup>(١)</sup> وبين جزئيات أخرى وهو الجنس .

ثانيهما : أن لا يكون كذلك وهو الفصل .

فالذاتيات ثلاثة : جنس - نوع - فصل .

والثالث : - ما يكون خارجاً عن الجزئيات - فعل قسمين :

أحدهما : أن يكون عرضاً مشتركاً بين الماهية وغيرها وهو العرضي العام .

ثانيهما : أن لا يكون كذلك وهو العرضي الخاص .

فالعرضيات اثنان : خاصة - عام .

فالمجموع خمسة .

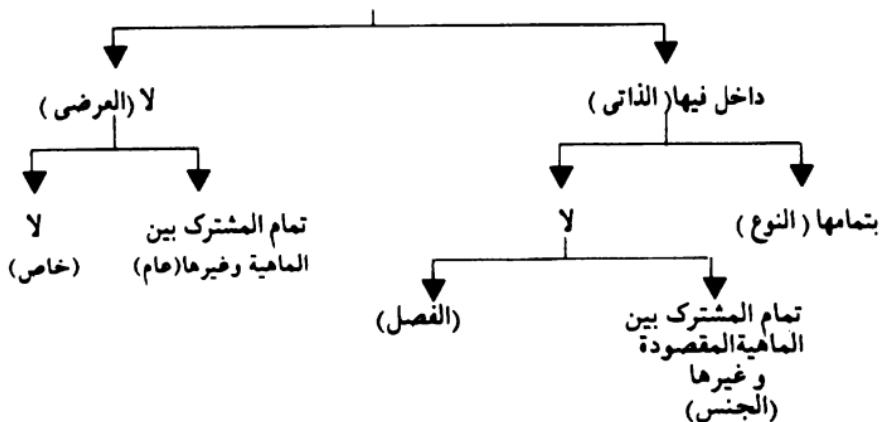
(٣) ذاتيات + (٤) عرضيات = خمس كليات .

ولا بد من الالتفات إلى أن قولنا : أن الكلي إذا نسب إلى ما تحته من الجزئيات فهو أعم من كونه حقيقة أو إضافياً .  
ومرده إلى القسمة الثانية على النحو التالي :

---

(١) سوف يأتي ما المتضمن بالماهية في ص ١٢٢ .

الكلي إذا نسب<sup>(١)</sup> إلى ما تحته



ملاحظة : قولنا أن هذه الكليات خمسة أنواع ، فقصدنا من النوع هنا أن هذه الخمسة عين حقيقتها فالجنس نوع باعتبار أنه كلي من الكليات التي تكون الكلية عين حقيقتها وقس على الباقي .

### دفع شبهة :

أنت قلت في المحصر إن كان قام المشترك بين الماهية المقصودة وغيرها فهو الجنس وإنما فهو الفصل .

نقول : أن الاجناس بعيدة لا تدخل تحت الجنس لعدم انطباق ما هو ملاك الجنس عليها ، وإنما ينطبق عليها ما هو ملاك الفصل وهذا

---

(١) نسب بمعنى حمل والحمل هنا حمل المواطاة « هو هو » لا حمل الاشتقاء « هو ذو هو ». .

يعني أنها فضول لا أجناس؟

فمثلاً : الجسم النامي بالنسبة إلى الإنسان والفرس جزء مشترك لأنَّ قام المشترك بينهما هو الحيوان . وكذلك الجسم المطلق بالنسبة إلى الإنسان والشجر والفرس يعتبر جزئه لأنَّ قام المشترك الجسم النامي . فيلزم أن تكون الأجناس بعيدة داخلة في حد الفصل .

والجواب عليها :

صحيحُ أنَّ الجسم النامي والجسم المطلق ليس قام المشترك في الموارد المتقدمة ، لكنَّ الجسم النامي قام المشترك بالنسبة إلى الإنسان والشجر وكذا الجسم المطلق بالنسبة إلى الإنسان والحجر قام المشترك .

\* \* \*



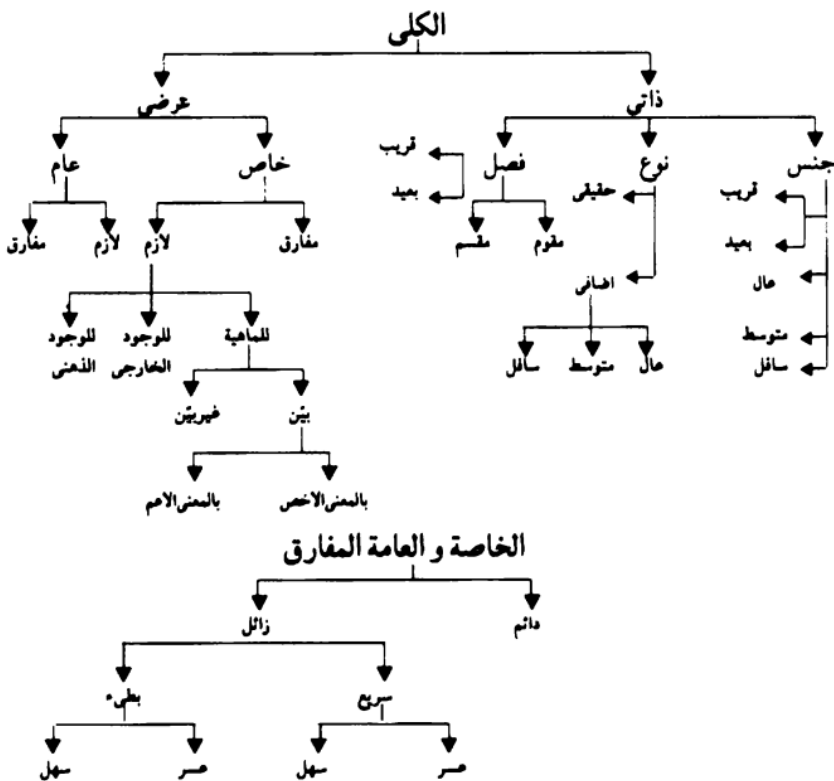
**تفصيل**

**الكلمات الخمس**

**قسم الذااتيات**



المدخل العام لقسم الكليات





## **خامساً : تفصيل الكليات الخمس**

### **أولاً : قسم الذاتيات**

تعريف الذاتي :

الذاتي له اصطلاحات في المطلق مختلف معانٍها والمهم عندنا أن نعرف على مصطلح الذاتي في هذا المبحث - ببحث الكليات الخمس - .  
الذاتي : المحمول الذي يكون مقوماً لذات الشيء غير خارج عنه .  
قولنا « ما يقوم ذات الشيء » يعني به ما لا تتحقق تلك الماهية إلا به ،  
سواء كان نفس الماهية - فانها ذاتية لافرادها - ( كالانسان ) لمحمد  
وعلي ، فإن خواص الذاتي موجودة فيها ، أو كان جزءاً منها  
( كالحيوان ) للانسان أو ( كالناطق ) له .

وجاء في كتاب تهافت الفلسفة الذاتي هو : « أن يكون المحمول  
مأخوذاً في حد الموضوع ، مقوماً له ، داخلاً في حقيقته »<sup>(١)</sup> .  
وبتعبير سلس هو الكلي الذي يعد حقيقة مستقلة ( كالانسان ) أو

جزء حقيقة ( كالحيوان ) جزء حقيقة الانسان المؤلفة من الحيوان والناطق وكذلك ( الناطق ) يعد جزء حقيقة الانسان أيضاً .

## س / ما المقصود بالماهية ؟

الماهية لغة : مصدر جعل مأخوذه من ( ما هو ) ففي الاصل هي : ما هوية « حذفت الواو وأبدلت الضمة إلى كسرة ( ماهية ) والياء هي ياء النسبة ، أي الشيء المنسوب إلى « ما هو » والياء فيها تاء المصدرية . وجاء عن بعضهم في تعليقه على الشوارق ان لفظة الماهية مركبة من ما الاستفهامية و ياء النسبة و تاء المصدرية فالاصل [ ماية ] فزيدت المهمزة بعد الالف لمحاسنتها أياه هرباً من التقاء ساكني فصارت [ مائية ] ثم قلبت المهمزة هاء فصارت [ ماهية ] والياء الموجودة فيها للنسبة إلى ما هو ، وإنما نسبت إلى ما هو لأنها تقع جواباً عنه .

## الماهية اصطلاحاً :

استعملت الماهية في اصطلاحين :

١ - الماهية بالمعنى العام : وهو ما به الشيء هو هو وبهذا المعنى تطلق على الواجب تعالى ولذا يقال : « ماهيته إبنيته » . وكذلك على الموجود . وليس هو مرادنا في هذا البحث .

٢ - الماهية بالمعنى الاخص : وهو ما يقال في جواب ما هو . وهو الشائع في السنتهم وهذا المعنى ما ذهب اليه ملا صدرا

الشيرازي حيث قال : « والماهية ما به يجاب عن السؤال بما هو ، كما أن الكمية ما به يجاب عن السؤال بكم »<sup>(١)</sup> .

وبهذا المعنى لا تطلق على الواجب تعالى ولا على الوجود .  
مثال : إتنا عندما نسأل عن حقيقة الانسان بقولنا : ما هو الانسان ؟  
نحاجب : ( الانسان : حيوان ناطق ) .

فعبارة حيوان ناطق المقوله في جواب سؤالنا : ما هو الانسان ؟  
هي ماهية الانسان .

وهذا الاصطلاح هو مقصودنا في بحثنا ، فلا يلتبس الأمر عليك .

#### خصائص الذاتي :

١ - الذاتي بين الثبوت لذى الذاتي - لنفس الذات - ومعنىه : إذا عرفنا أن الانسان : حيوان ناطق . فلا تحتاج إلى برهان لأنيات هذه القضية . فلكي نحمل المسؤول على الموضوع لا تحتاج إلى دليل وبرهان .

وهذا ما يعبر عنه بأنه لا يحتاج إلى واسطة في الإثبات .  
٢ - أن الذاتي لا يعلل أي [ لا يحتاج إلى علة وراء علة الموضوع والذات ] ومعنىه : أن الذي جعل الانسان لا يحتاج إلى جعل وراء جعل الانسان كجعل الحيوانية والناطقية ، لانه بإيجاد الانسان قد وجدت الحيوانية والناطقية .

---

(١) الاسفار : ج ٢ ص ١ .

وهذا ما يعبر عنه بأنه لا يحتاج إلى واسطة في الثبوت .

### \* إختبر نفسك :

قد يقال بان هاتين الخاصيتين ليس من خصوصيات الذاتي فحسب بل حتى العرضي وذلك من قبيل الفردية بالنسبة للتسعه ، فالفردية أمر عرضي بلا شك مع أنه بين الشبوت فجرد أن تثبت الفردية لا يحتاج إلى دليل لاثبات التسعه والسبعة ... الخ . وكذلك يمتلك الخاصية الثانية فجعل وتحقق ماهية الفردية يتحقق أيضاً التسعه والسبعة ... الخ .  
فماذ تقول ؟

### ٣ - أجزاء الذاتي متقدمة على الكل .

ومعنى : أن الذاتي يتقدم على الذات في مقام التعقل والادراك التفصيلي بمعنى اتنا نتعقل الجنس والفصل مسبقاً ثم نتعقل الانسان مثلاً .

ولهذا يقولون : أن المفاهيم الذاتية تعقلها وتصورها متقدمة على تصور الماهية .

وبهذا البيان يندفع ما يقال : أن الاجزاء عين الكل ، فسيكون تقدمها على الكل بمعنى تقدمها على نفسها ، وتقدم الشيء على نفسه محال .

لانتنا قلنا : بان عملية التقدم للاجزاء في مقام الذهن والتصور وليس هذا من باب تقدم الشيء على نفسه .

وهذه الخصائص الثلاث أشار إليها الحكيم السبزواري في منظومته  
قوله :

ذاتي شيء لم يكن معللاً وكان ما يسبقه تعقله  
وكان أيضاً بين الثبوت له وعرضيه اعرفن مقابلة<sup>(١)</sup>

٤ - وقد يزاد أمر آخر أشار إليه الشيخ بقوله :

وكيل كلي فاما ان رفع وجود ما قيل عليه يمتنع  
كمجسم للانسان والنبات فهو الذي له يقال الذاتي  
ومحصله : أن من خصائص الذاتي امتناع رفعه عن الماهية بحيث لا  
يمكن تقرر الماهية بدونه . ومن هنا قال في شرح المطالع بان يجب أثباته  
للماهية - الذات - ..

### س / لماذا سمي الذاتي ذاتياً؟

سمى الذاتي ذاتياً لأنه لا ينفك فالحقيقة ذات للكلي أي أن الذات  
والماهية للموضوع قوامها بذلك الذاتي بحيث إذا كان الذاتي موجوداً  
فالذات موجودة ، وإذا انتف انتفت كالحيوان المقوم للانسان والناطق  
المقوم للانسان .

وكما جاء في بعض الموسوعات على الشوارق من أن تسمية هذه  
الثلاثة - الجنس - النوع - الفصل - بالذاتيات لاجل أنها منتزعه عن  
ذات الشيء بذاته وإن مصداق حملها على الشيء هو ذاته من غير

(١) أي خصائص العرضي في قبال خصائص الذاتي على ما سأتأتي .

حاجة إلى ضميمة زائدة على ذاته وإن كانت إعتبارية . ولعل هذا الجواب دفع لما نقل عن الشيخ في الاشارات من أنه كيف تطلق على هذه الثلاثة ذاتيات ، فإنَّ الذاتي ما له نسبة إلى ذات الشيء وذات الشيء لا يكون منسوباً إلى ذات الشيء بل إنما ينسب إلى الشيء ما ليس هو .

وقد وقع الخلاف في إطلاق الذاتي على النوع ، وقد منع أكثر القدماء من ذلك حسباً نقله العلامة الحلي رحمه الله في الجوهر النضيد ، لأنَّ الذاتي منسوب إلى الذات والشيء لا ينسب إلى نفسه ، ولكن عدل عن ذلك المتأخرون والشيخ والحق والعلامة منهم وجواهم على الاشكال :

أولاً : ما عن الحق والقطب : أنَّ الذاتي حينما يطلق ويراد به النوع لا ينسب إلى نفس الماهية حتى يرد الاشكال بل إلى الافراد - الاجزاء مجموعاً - فيراد من الذات الاجزاء مجموعاً . وهذا ما يعبر عنه بالذاتي بالحمل الشائع لا بالحمل الاولى .

ثانياً : إنَّ هذا الاطلاق اصطلاحي ولا يلزم فيه مراعاة جهات الادب كما هو الحال في الاصطلاحات اللغوية . وإنَّما صحت النسبة إذ أنَّ الصحيح أنَّ يقال ذووي لا ذاتي لوجوب حذف التاء في النسبة وقد أجاب بذلك الكافجي والقاضي ونقل عن الشيخ في الشفاء .

فائدة :

جاء عن الحق الطوسي ما نصه : « وقد يقال - للذاتي - جزء الماهية بالجزاء ، فإنَّ الجزء الحقيقي لا يحمل على كله بالمواطاة . والذاتي يحمل

على الماهية ، بل إنما يكون اللفظ الدال عليه جزءاً من حدها ، فهو يشبه الجزء لذلك ، وقد اضطر إلى إطلاق الجزء عليه لمعنون العباره عنه «<sup>(١)</sup> انتهى .

وبعبارة أوضح :

إن إطلاق الجزء على الذاتي إطلاق مجازي ، لأن الجزء الحقيقي هو الذي يحمل على الكل بالاشتقاق لا الموافاة من قبيل قوله : الإنسان رأس ويد ورجل أي ذو رأس ويد ورجل .

أما الجزء المجازي فهو الذي يحمل على الماهية بالموافاة فتقول : الإنسان ناطق . ولللفظ الذي يدل على الذاتي هو جزء حد الماهية بخلاف الرأس واليد والرجل وإن كانت أجزاءاً للإنسان ولكن ليست أجزاءاً في حد ماهيته . فإذا ذكروا أن الذاتي جزء الماهية فلضيف التعبير .

وهذا ما نقل عن القطب الرازي في أن إطلاق الجزء على الذاتي من قبيل تسمية المدلول باسم الدال .

أقسامه :

ينقسم بحسب قام حقيقة افراده أو جزئها إلى ثلاثة أقسام :

أ - الجنس .

ب - النوع .

---

(١) شرح الاشارات : ج ١ ص ١٥٢

### ج - الفصل .

تبنيه : جرت العادة بتقديم الجنس على سائر الكليات<sup>(١)</sup> . أما على النوع فلكونه جزءاً منه والجزء مقدم على الكل طبعاً فقدم هنا وضعاً ليوافق الوضع الطبيعي ، وأما على الفصل فلشرفه لأن الجنس يقدم عليه في الحد والشرف أحد اسباب التقديم<sup>(٢)</sup> . وأما على الخاصة والعرضي العام فلانه داخل في الماهية وهذا خارجان منها . وكذلك يقدم النوع على الفصل لأن النوع يدل على تمام الماهية وما يدل على تمام الماهية يقدم على ما يدل على جزء الماهية<sup>(٣)</sup> . وأما تقديم الفصل على الخاصة والعامة فلكونه ذاتياً والذاتي مقدم على العرضي .

فالبحث يقع في :

(١) أما الآخرون فإنهم يقدمون النوع على الجنس وذلك لشرفه .

(٢) قد تقول : المفروض أن يقدم الفصل لأنه يفيد رفع الإبهام وجود الجنس .

(٣) قد تقول : المفروض أن يقدم النوع على الجنس لكن الجنس يدل على جزء الماهية والنوع على تماماها .

لِجَانِس



## ١- الجنس Le Genre

قد تسئل عن ( محمد - علي - فاطمة - وهذه الفرس وهذا الاسد ... ) بقولك : ما هي هذه الاشياء ؟  
وقد تسئل ثانياً عن ( الانسان - الحيوان - الشجر ... ) . بقولك : ما هي ؟

ففي السؤال الأول تسئل عن حقيقة جزئيات مختلفة حقيقة وعددًا .  
وفي الثاني تسئل عن حقيقة كليات مختلفة المفائق ولا يصلح  
الجواب إلا بكمال الحقيقة المشتركة فتقول عن السؤال الأول  
« الحيوان » وعن السؤال الثاني « الجسم النامي » ويسمى الجواب عن  
هذين السؤالين : بالجنس .

تعريفه لغة : معرب من الكلمة جانوس باليونانية ومعناه نسل أو  
عشيرة أو عائلة أو ولاده .

اصطلاحاً : تمام الحقيقة المشتركة بين الجزئيات المحمول على ذي  
الكثرة المختلفة الحقيقة في جواب ما هو .

وعرّفه بعضهم بأنه « صورة كلية موجودة في النفس محمولة على كثرين مختلفين بالنوع من طريق ما الشيء ». .

وقال الشيخ الرئيس « الجنس هو المقول على كثرين مختلفي المفائق في جواب ما هو ». .

ولا بد من إيضاح عدة نقاط :

### (١) ما المقصود من تمام الحقيقة المشتركة ؟

معناها الجزء الذي لا يكون ورائه جزء مشترك بين النوعين كالحيوان فإنه تمام الجزء المشترك بين الإنسان والفرس ، إذ لا جزء بينهما إلا وهو إما نفس الحيوان أو جزء منه كالجوهر والجسم النامي ، فكل منها وإن كان مشتركاً بين الإنسان والفرس إلا أنه ليس تمام المشترك بينها بل بعضه فإن تمام المشترك بينها هو الحيوان المشتمل على الكل .

واعلم أن الجوهر يكون تمام المشترك بين العقل والانسان مثلاً حيث ليس مشترك إلا آياته لكونه بسيطاً .

وما قبل من أن المراد بتام المشترك بمجموع الأجزاء المشتركة بينها كالحيوان فإنه بمجموع الجوهر والجسم النامي والحساس المتحرك بالارادة وهي أجزاء مشتركة بين الإنسان والفرس مردود لعدم دخول الاجناس البسيطة كالجوهر حيث لا بمجموع أجزاء له ، مع انه تمام المشترك بين العقل والانسان كما قلنا .

## (٢) ما المقصود بالمحمول على ذي الكثرة المختلفة بالحقيقة؟

معناه : حقائق هذه الجزيئات مختلفة ، فإن حقيقة الانسان غير حقيقة الفرس .

لأن حقيقة الانسان = الحيوان الناطق .

وحقيقة الفرس = الحيوان الصاہل .

( لا شك عند قولنا : متکثرة في الحقائق تكون متکثرة بالعدد قطعاً . فالنسبة بينها العموم والخصوص المطلق ) .

## (٣) ما المقصود بقولنا : في جواب ما هو ؟

معناه : أن الجنس كالحيوان مثلاً واقع في جواب ما هو الانسان ،

ولكن ما نوع « ما » هذه ؟

« ما » على قسمين :

١ - ما شارحة وهي التي تستعمل لطلب شرح الاسم وبيان مفهومه .

٢ - ما حقيقة وهي التي تستعمل لطلب معرفة الماهية الحقيقة .

فالمعنى بـ « ما » هنا ما الحقيقة لأن « ما » الشارحة إذا سئل بها

جاز أن تقع العرضيات في الجواب .

#### (٤) القيود الاحترازية في التعريف :

قولنا : «المتكثرة في الحقيقة» ليخرج النوع لانه متفق في الحقيقة كما سيأتي . وقولنا : «الواقع في جواب ما هو» ليخرج الفصل لانه لا يقال في جواب ما هو بل يقال في جواب أي شيء هو في جوهره .  
أما العرضي العام والخاص فهما خارجان عن الماهية .

فائدة :

لفظ الجنس في لغة اليونانيين بحسب الوضع الاول كان موضوعاً للمعنى الذي يشترك فيه اشخاص كثيرون فيجعلون العلوية والمصرية جنساً للعلويين والمصريين ، وكانوا أيضاً يسمون الواحد النسوب اليه اشخاص كثيرون جنساً لهم فكان الإمام علي عليه السلام متلاً عندهم جنساً للعلويين لأن علياً عليه السلام سبب لكون العلوية جنساً للعلويين . ولما كان المعنى الذي يسمى عند المنطقين الآن جنساً واحداً له نسبة إلى اشياء كثيرة تشارك فيه ولم يكن له في الوضع الاول اسم نقلت هذه الامور المشابهة له فيسمى جنساً .

أقسامه :

ينقسم الجنس بعدة لحظات إلى :

١ - ينقسم الجنس بحسب القرب والبعد النسبي إلى قسمين :

\* فإنّ وقع الجنس جواباً عن الماهية وعن كل واحدة من الماهيات المختلفة المشاركة لها في ذلك الجنس فالجنس قريب . وإن لم يقع الجنس جواباً عن الماهية وعن كل ما يشاركها في ذلك الجنس إلا بواسطة أو بواساطة فالجنس بعيد . الجنس القريب : ما وقع جواباً عن الماهية وعن كل ما يشاركها فيه .

مثاله : كالحيوان حيث يقع جواباً عن الإنسان وعن كل ما يشاركه في الماهية الحيوانية من فرس - وغنم - وجمل . وبعبارة مختصرة الجنس القريب هو : أقرب جنس إلى نوعه ، كالحيوان بالإضافة إلى الإنسان . الجنس البعيد : ما لم يقع جواباً عن الماهية وعن كل ما يشاركها فيه إلا بواسطة أو وسائط .

مثاله : كالجسم حيث يجاب به للسؤال عن الإنسان والفرس والجمل ولكن يقع في الجواب بواسطة الجسم النامي ومن بعده بواسطة الحيوان .

وبعبارة مختصرة نقول : الجنس البعيد : هو ما يقع بعد الجنس القريب ، فالجسم النامي بالإضافة إلى الإنسان ، فإنه يقع بعد الحيوان .

## ملاحظات :

- ١ - الجنس الواحد يجوز أن يكون قريباً و بعيداً بالنسبة إلى شيئاً .  
مثال : الجسم المطلق قريب بالنسبة للجسم النامي بعيد بالنسبة للحيوان .
- ٢ - الجنس الواحد يجوز أن يكون قريباً و بعيداً بمرتبة و بمرتبتين و بمراتب بالنسبة إلى أشياء متعددة . ( انظر الشكل ١ - ١ ) .  
مثال : الجوهر جنس قريب للجسم المطلق وجنس بعيد بمرتبة للجسم النامي و بمرتبتين للحيوان و بثلاث مراتب للإنسان .  
والضابطة في ذلك : أنه إن كان هناك جوابان فالجنس بعيد بمرتبة وإذا كان ثلاثة أجوبة فالجنس بعيد بمرتبتين وإذا كان أربعة أجوبة بثلاث مراتب وهكذا .  
أي : كلما ازداد عدد الأجوبة ازدادت مراتب البعد . ويكون عدد المراتب : ناقصاً عن عدد الأجوبة بواحد .

\* \* \*

والسر في ذلك : أن الجنس القريب يدخل في عدد الأجروبة ولا يكون داخلاً في مراتب البعد .

(شكل ١ - ١)

(أ) الجوهر

(ب) الجسم المطلق

(ج) الجسم النامي

(د) الحيوان

(هـ) الانسان

نلاحظ من الشكل ما يلي :

(أ) جنس قريب بالنسبة لـ (ب) وبعيد بالنسبة لـ :

(ج) بواسطة .

— (د) بواسطةتين .

— (هـ) بثلاث وسائط .

(ب) جنس قريب بالنسبة لـ (ج) وبعيد بالنسبة لـ :

(د) بواسطة .

— (هـ) بواسطةتين .

(ج) جنس قريب بالنسبة لـ (د) وبعيد بالنسبة لـ (ه) بواسطة .

(د) جنس قريب لـ (ه) .

وحيث ما ورد في كلام الرازي حيث يقول : « الجنس القريب للشيء : هو المحمول الأول عليه . »

والجنس بعيد فإذا يحمل على الشيء بواسطة حمل الجنس القريب عليه .

وذلك : أن الجسم ما لم يعد حيواناً ، يتمنع حمله على الإنسان ، فإن الجسم الحالي عن الحيوانية يمتنع العمل على الإنسانية .

فعلم : أن الحيوان هو المحمول الأول على الإنسان ، وبواسطته يصير الجسم محمولاً عليه »<sup>(١)</sup> .

## س / ما هو الجوهر ؟

هو ماهية إذا وجدت في الخارج وجدت لا في موضوع<sup>(٢)</sup> .

(٢) وينقسم الجنس بحسب ترتيب الأجناس إلى :

(١) شرح عيون الحكمة ص ٧٢.

(٢) الحكماء حصروا الجوهر في خمسة : الهيولي - الصورة - الجسم - النفس - العقل . وينبغي أن يعلم أن هناك فرق بين الجوهر وبين الذاتي والقليل من يلحظه وهو : أن الجوهر لا يكون من الأمور النسبية فلا يقال : أن هذا الشيء جوهر بالنسبة إلى الشيء الفلاني ، أما الذاتي فيقع في الأمور النسبية فتقول : « الناطق » ذاتي بالنسبة إلى الإنسان وليس ذاتياً بالنسبة للحيوان ، فتأمل فالطلب دقيق .

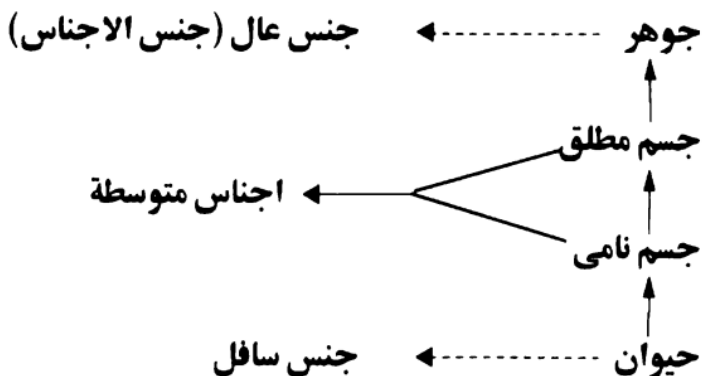
\* الجنس بحسب الانتقال من الخاص إلى العام<sup>(١)</sup> إما أن يكون أعم الأجناس وهو الجنس العالي ويسمى بجنس الأجناس أو أخصها وهو الجنس السافل وما بينها متوسطات . فالأقسام ثلاثة :

- ١ - الجنس العالي : ما لا يكون فوقه جنس كالملوهر ويسمى جنس الأجناس ( *Genre supreme* ) وعُرِف في شوارق الاهام بأنه ما يكون جزءاً لجنس آخر ، ولا يكون جنس آخر جزءاً له .
- ٢ - الجنس المتوسط : ما يكون بينه اجناس كالجسم المطلق والجسم النامي وعُرِف في شوارق الاهام بأنه ما يكون جزءاً لجنس آخر أيضاً جزءاً له .
- ٣ - الجنس السافل : ما لا يكون تحته جنس كالحيوان وعُرِف في شوارق الاهام بأنه ما يكون جنس آخر جزءاً له ، ولا يكون هو جزء الجنس الآخر .

---

(١) سوف يأتي أنه في الأنواع يكون الانتقال من العام إلى الخاص .

والشكل التالي يوضح الاقسام الثلاثة :



نبهات :

١ - وجب الانتقال في الاجناس من خاص إلى عام لأن النظر في الجنسية بالقياس إلى ما تحتها فالشيء إنما يكون جنس جنس إذا كان فوق ذلك الجنس وهكذا فيكون الترتيب على سبيل التصاعد فالحيوان جنس والجسم النامي جنس جنس والجسم المطلق جنس جنس جنس والجوهر جنس جنس جنس .

والخلاصة : أن جنسية الشيء إنما تكون بالنسبة إلى ما تحته .

٢ - الاجناس العالية عشرة مجموعة في قوله :

زيد الطويل الأزرق ابن مالك في بيته بالأمس كان « متكي » في يده قضيب لواه فالتوى فهذه عشر مقولات سوا فزيد مثال للجوهر ، والطويل مثال لكم ، والازرق للكيف ، وابن

للاضافة ، وفي بيته للاين ، وبالأمس للمني ، ومتكي للوضع ، وفي يده قصيب للملك ، ولواء للفعل ، والتوى للانفعال .

٣- بعض المناطقة قالوا : مراتب الجنس أربع :

١- إما ما لا جنس فوقه ← الجنس العالى .

٢- أو ما لا جنس تحته ← الجنس السافل .

٣- أو ما تحته وفوقه جنس ← الجنس المتوسط .

٤- أو ما لا تحته ولا فوقه جنس ← الجنس المفرد .

فما مقصودهم من القسم الرابع ؟

ذهب جم منهم العلامة والقطب إلى أنه لم يوجد لهذا الجنس مثال واقعاً ولكن للتقرير مثلوا له بالعقل بناءً على أنه من الاجناس العالية وبالتالي الجوهر ليس جنساً له . وما تحته من عقول عشرة تعتبر أنواعاً له .

وهذا الكلام لا يتلائم إلا وفق النظرية القائلة بأن الجوهر بالنسبة لأقسامه (المادة - الصورة - الجسم - النفس - العقل ) يعتبر عرضاً عام لها نظير العرض بالنسبة لأقسامه التسعة ، فعليه تكون المقولات أربعة عشر ، تسع عرضيات وخمس مقولات جوهرية كلها أجناس عالية . وهذا ما ذهب إليه القطب . وهذه النظرية خلاف النظرية المشهورة القائلة بأن الجوهر بالنسبة لأقسامه جنس وما تحته أنواع . وهذا ما ذهب إليه ملا صدرا حيث قال : « إعلم أن أكثر الحكماء على أن حمل معنى الجوهر على ما تحته حمل المقوم في جواب ما هو بحسب الشرطة .

والاقلون على أن حمله كحمل اللوازم الخارجة وربما تمسكوا على هذا  
بمجمع ضعيفة ...»<sup>(١)</sup>.

٤ - هناك فرق بين الجنس القريب والجنس السافل لانه ليس كل  
جنس قريب يكون جنساً سافلاً وإلا لزم أن يكون فوق العالى جنس  
آخر وهو خلف .

فالجوهر بالنسبة لمطلق الجسم يعتبر جنساً قريباً وليس جنساً  
سافلاً بل عالياً .

وكذلك فرق بين الجنس البعيد والجنس العالى ، فمطلق الجسم مثلاً  
بالنسبة للحيوان جنس بعيد بمرتبة وهو جنس متوسط .

\* \* \*

---

(١) الاسفار: ج ٤ ص ٢٤٦

**النوع**



## **بـ النوع L' Espece**

عندما تسئل عن شخص بقولك :  
ما هو هذا الشخص ؟

فإنك تسئل به عن حقيقة الشخص التي يتفق بها مع الأشخاص الآخرين امثاله . والمقصود بالسؤال تعين تمام الحقيقة له من بين الحقائق ، لا شخصه بين الأشخاص . ولا يصلح الجواب إلا بكمال حقيقته فتقول : « الإنسان » دون ابن فلان أو صاحب الكتاب الفلاني ... الخ . ويسمى الجواب عن هذا السؤال بالنوع .

تعريفه :  
لغة : الضرب من الشيء .  
اصطلاحاً : الكل المقول <sup>(١)</sup> على كثيرين متفقين بالحقيقة في جواب ما هو هذا ؟

---

(١) المقول : المحمول .

أو قل « هو تمام الحقيقة المشتركة بين الجزئيات المتكررة بالعدد فقط في جواب ما هو ». وعُرِفَهُ بعضُهم بأنه صورة كليلة محملة على كثيرين مختلفين بالشخص من طريق ما هو .

مثاله : [الانسان] المنطبق على : محمد - علي - فاطمة ... وغيرهم من افراد الانسان ، وهؤلاء الافراد حقيقتهم واحدة وهي « الانسانية » والاختلاف في الطول والقصر والالوان اختلافات عارضية لا ذاتية فإن ذات الطويل والقصير والايض والاسود واحدة وكلهم انسان لا اختلاف بينهم في الانسانية .

ولا بد من ايضاح عدة أمور :

١ - قولنا « متفقين بالحقيقة » ليخرج الجنس والعرض العام<sup>(١)</sup> وقولنا « في جواب ما هو » ليخرج الفصل والخاصة ، لأن الفصل والخاصة لا يقالان في جواب ما هو لأنهما ليسا تمام ماهية لما كان فصلاً وخاصة له ، ويقالان في جواب أي شيء هو لأنهما يميزانه . فالفصل يقال في جواب أي شيء هو في جوهره ، والخاصة في جواب أي شيء هو في عرضه كما سيأتي .

٢ - قولنا « في جواب ما هو » مانوع « ما » هذه ؟ « ترين نشاطي » .

---

(١) هذا القيد كذلك يخرج الفصول البعيدة كالحساس فصل الحيوان وخصوص الاجناس كالماشي خاصة الحيوان .

٣ - النوع تارة يكون مقولاً على افراد متعددة كالانسان ، وتارة يكون مقولاً على فرد واحد كالعقل المجرد<sup>(١)</sup> .

٤ - قولنا : « النوع هو كلي مقول على كثيرين ... » فان نفس لفظة كثيرين تدل على أن النوع كلي فلا حاجة إلى لفظة الكلي الاول ، وفيه نظر .

٥ - ما المقصود بتام الحقيقة المشتركة ؟

تقدما ذلك في تعريف الجنس ص ١٣٢ :

### أقسام النوع :

ينقسم النوع باعتبارات إلى :

١ - النوع بالاشتراك يقال لمعنى :

الاول : النوع العقلي / الكلي المقول على الكثرة المتفقة الحقيقة في جواب ما هو .

أو قل هو الكلي الذي لا نوع تحته ، كالانسان .

(١) جملة من المناطقة يضررون على النوع المقول على فرد واحد (الشمس) فيعبرون أن الشمس مقولاً في جواب ما هو بحسب الفصوصية الممحضة ولكن أورد عليهم بأن الشمس من الانواع المادية والانواع المادية غير منحصرة . أما العقل المجرد فهو منحصر في واحد وهذا ما جاء في بداية الحكمة في المرحلة الخامسة الفصل الثامن من قول العلامة : « وأنا الشخص فهو من الانواع المجردة من لوازم نوعيتها ، لما عرفت أن النوع المجرد منحصر في فرد وهذا مرادهم بقولهم : « إنها مكتفية بالفاعل توجد بمجرد إمكانها الذاتي » .

وعرفه الإمام بقوله : « الكل المقول على كثيرين لا يخالف بعضها بعضاً ، إلا بالعدد في جواب ما هو »<sup>(١)</sup> .

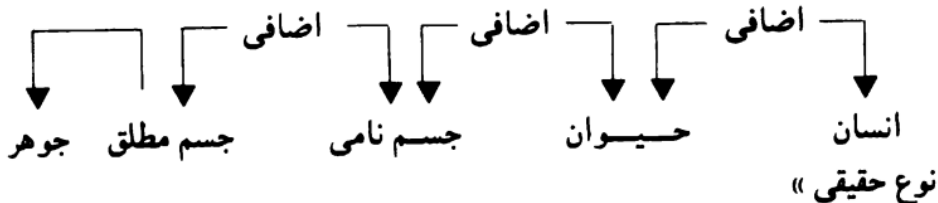
كالانسان فإنه كلي مقول على « زيد » و « عمرو » ولا يخالف أحدهما الآخر إلا بالعدد .

وسمى نوعاً حقيقةً لأن نوعيته بالنظر إلى حقيقة واحدة فلا يعتبر إلا حقيقة أفرادها .

الثاني : النوع الاضافي / هو الذي يقال عليه وعلى غيره الجنس في جواب ما هو ؟

أو قل هو الكل الذي فوقه جنس ، فهو نوع بالإضافة للجنس الذي فوقه .

مثاله : الانسان بالإضافة إلى الحيوان والحيوان بالإضافة إلى الجسم النامي والجسم النامي بالإضافة إلى مطلق الجسم ومطلق الجسم بالإضافة إلى الجواهر . كما في الشكل ( ١ - ١ ) .  
وسمى نوعاً إضافياً لأن نوعيته بالإضافة إلى ما فوقه .



شكل ( ١ - ١ )

(١) شرح عيون الحكمة : ص ٨٤ .

وهنا تنبیهات لا بد من الاشارة إليها :

**أولاً : الفرق بين النوع الحقيقي والنوع الاضافي**

١ - النوع الاضافي نوعيته بالقياس إلى الجنس الذي فوقه . وأما النوع الحقيقي فنوعيته بالقياس إلى ما تحته .

٢ - إن النوع الاضافي قد يكون جنساً مثل الحيوان ، فإنه نوع بالقياس إلى الجسم ، وجنس بالقياس إلى الإنسان . وأما النوع الحقيقي فإنه يمتنع أن ينقلب جنساً .

٣ - النوع الاضافي يجب أن يكون مركباً في ماهيته من الجنس والفصل . أما النوع الحقيقي فلا يجب فيه ذلك فقد يكون بسيطاً مثل النقطة واستدلوا على كونها بسيطة لأن النقطة تعني طرف الخط والخط طرف السطح وهو طرف الجسم . فالسطح غير منقسم في العمق وينقسم في الطول والعرض ، والخط غير منقسم في العرض والعمق وينقسم في الطول ، والنقطة غير منقسمة في الطول والعرض والعمق ، فهي عرض لا يقبل القسمة ، وإذا لم يقبل القسمة أصلاً ، لم يكن لها جزء فلا يكون لها جنس لأن الجنس جزء .

**ثانياً : الذي يدخل في الكليات الخمس هو النوع الحقيقي لا النوع الاضافي والسبب في ذلك :**

لأننا قلنا أن الكليات الخمس أمور محولة وهذا تسمى « بالمحولات » والنوع الذي يكون محولاً هو الحقيق أما النوع الاضافي فإنه لا يقع محولاً ، بل يقع موضوعاً كما هو ظاهر .

ثالثاً : النسبة بين النوع الحقيقي والنوع الإضافي  
ذهب المقدمون<sup>(١)</sup> إلى أن النسبة بينها هي العموم والخصوص  
المطلق حيث قالوا :

كل نوع حقيقي مندرج تحت مقوله من المقولات العشرة لأن  
الكليات منحصرة فيها وهي أجناس وكل ما هو مندرج تحت الجنس  
نوع إضافي .

### .. كل نوع حقيقي نوع إضافي

أما المتأخرُون فقد ذهبوا إلى أن النسبة بينها العموم والخصوص من  
وجه لانه قد يوجد أحدهما بدون الآخر .

أما وجود النوع الإضافي بدون الحقيق فكما في الانواع المتوسطة  
(الحيوان) فإنها انواع إضافية وليس انواعاً حقيقة لأنها أجناس .  
وأما وجود النوع الحقيقي بدون الإضافي فكما في الحقائق البسيطة  
كالنقطة<sup>(٢)</sup> فإنها مقوله على اشخاص كثيرين بالعدد ، فهي تكون نوعاً

(١) منهم الشيخ في الشفاء ولكن المنقول من عبارة الشيخ في الاشارات ما يفيد أن العموم والخصوص من وجده في النسبة بين النوعين قول المنطقين - قال : « وما ي فهو فيه المنطقيون ظنهم أن اسم النوع في الموصعين له دلالة واحدة أو مختلفة بالعموم والخصوص » الاشارات ج ١ ص ١٨٨ .

(٢) مثل كثير من المنطقين كالقطب في المحاكمات بالنقطة واختار بعضهم التمثيل لذلك بمفهوم الوحدة والوجود والشخص والآن ونحو ذلك من

حقيقياً . ويعتني كونها نوعاً إضافياً ، وإلا ل كانت داخلة تحت الجنس والداخل تحت الجنس مركب ، فيلزم كون البسيط مركباً ، وهذا خلف وأعلم أن تعيشهم بالنقطة أوردت عليهم عدة مناقشات حيث قالوا : قولكم أن النقطة لا جزء لها . المقصود الجزء الخارجي ومعلوم أن الجنس ليس جزءاً خارجياً بل هو من الأجزاء العقلية . والفرق بين الجزء الخارجي والجزء العقلي :

أن الجزء الخارجي داخل في الكل مع وجود امتياز له ومثلوا له باليد بالنسبة إلى تركيب البدن .

فالبدن مركب من أجزاء عديدة منها اليد التي لها وجود مخصوص يشار إليها على حده .

وأما الجزء العقلي فداخل في الكل لكن مع عدم وجود امتياز له كالحيوانية والناطقية فإنها أجزاء للإنسان لكن وجودها واحد لا ميز بينها .

فالتقطة نستطيع أن نقول : أن لها جزءاً عقلياً هو جنس لها وإن لم يكن لها جزء في الخارج . وقالوا : أن الجزء العقلي لها هو الطرف لأنه قائم المشترك بين السطح والخط والنقطة . فإنه إذا سئل عن كل اثنين منها يقع الطرف في الجواب . وهذه المناقشة أدت إلى اختلاف الفلاسفة في قدم العلم ونفي حشر الأجسام وما إلى ذلك .

٢ - كذلك يقسم النوع على أساس ترتيب الأنواع إلى :

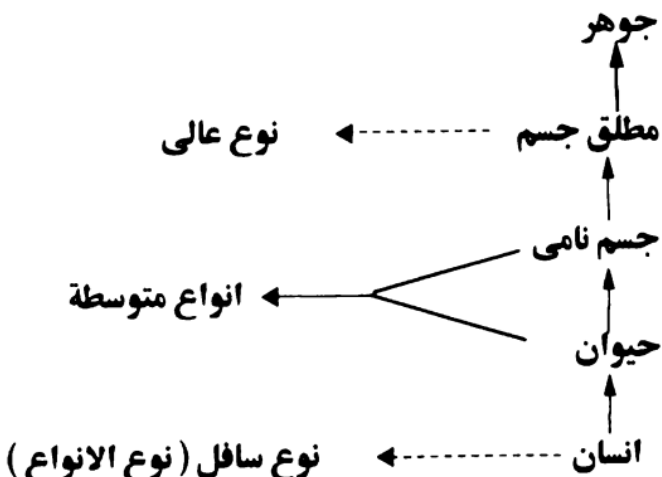
\* النوع بحسب الانتقال من العام إلى الخاص إما أن يكون أعم الانواع وهو النوع العالى ، أو أخصها وهو النوع السافل ويسمى بنوع الانواع وما بينها أنواع متوسطة . فالاقسام ثلاثة :

أ - النوع العالى : الذى لا نوع فوقه كالجسم المطلق .

ب - النوع المتوسط : الذى فوقه وتحته نوع كالحيوان .

ج - النوع السافل : الذى لا نوع تحته كالانسان .

ويسمى بنوع الانواع ( Espece In Ferieure ) لانه لا ينقسم إلى أنواع تحته ، وأن ما يكون تحته ليس سوى الاصناف والاشخاص .  
( انظر شكل ١ - ١ ).



## إشارات :

١ - وجوب الانتقال في الانواع من العام إلى الخاص لأن نوعية الشيء بالقياس إلى ما فوقه ، فالشيء إنما يكون نوع نوع إذا كان نوع تحت ذلك النوع وهكذا ، فيكون الترتيب على سبيل التنازل من عام إلى خاص .

فالجسم المطلق نوع والجسم النامي نوع نوع والحيوان نوع نوع والانسان نوع نوع نوع .

٢ - هذه المراتب الثلاثة ( العالى - المتوسط - السافل ) إنما تقع في النوع الإضافي ، فاما النوع الحقيق فليس له إلا مرتبة واحدة كما هو ظاهر .

٣ - جميع الانواع توجد في النوع الأخير<sup>(١)</sup> فهو يستوفي جميع كمالات ما قبله فنوع الانسان اشرف الانواع كما أن فرده الكون الجامع اشرف من سائر أفراده ايضاً . وهذا يقول الحكم ملا هادي : كذلك الانواع قد تنازلت إلى الاخير كادم فيه فنت أي : النوع الأخير فيه كل الانواع فالانسان الكامل الحقيق له وحدة جمعية حقة ظل الوحدة الحقيقة لله تعالى : وفيك انطوى العالم الاكبر .

(١) هذا هو المشهور ولكن نقل عن ملا صدرا أن الانسان جنس سافل تحته انواع أربعة الصورة الملائكة - السبعية - البهيمية - الشيطانية نتيجة عليه بعض الاخلاق والملكات الباطنية ومعها يحضر يوم القيمة .

ولا تكن عندك غرابة في ذلك وهو القائل في الحديث القدسي عن رسول الله ﷺ : « ما تقرب إلىَّ عبد بشيء أحب إليَّ مما افترضته عليه وإنه ليتقرب إلىَّ بالنافلة حتى أحبه فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به ، وبصره الذي يبصر به ، ولسانه الذي ينطق به ، ويده التي يبطش بها إن دعاني أجبته وإن سألهني أعطيته »<sup>(١)</sup> .

وقال أيضاً : « عبدي أطعني تكن مثل أقول للشيء كن فيكون ... » .

ولكن متى كان الإنسان في حكم حواسه لم تعد الأشياء عنده كما هي ولم يشعر لحظة المعنى الكامل التي تحمله كلمة « الإنسانية » وبالتالي يكون وجوده وجود شهواته وغرائزه لا وجود عقله وارادته ويكون مصداقاً لقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لُعْبٌ وَلَهُوَ وَزِينَةٌ وَتَفَخَّرُ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأُولَادِ كَمِثْلٍ غَيْثٍ أَعْجَبُ الْكُفَّارَ بِنَيَّاهُ ثُمَّ يَهْبِطُ فِرَاءَهُ مَصْفَراً ثُمَّ يَكُونُ حَطَاماً ﴾<sup>(٢)</sup> .

وهكذا نحن نبتعد عن عالم الفضيلة والحقيقة مما جعل هذه القوى الاستعدادية لا تخرج إلى حيز الفعل ، فتى ما فك الإنسان القيود عن قلبه حصلت له اللذة المعنوية والفناء الحقيقي في مشروقه فيكون ظله . « إِلَيْهِ هُبَّ لِي كَمَالُ الْاِنْقِطَاعِ إِلَيْكَ وَأَنْزَلْتُ أَبْصَارَ قُلُوبَنَا بِضِيَاءِ نُظُرِّهِ إِلَيْكَ حَتَّى تَخْرُقَ أَبْصَارَ الْقُلُوبِ حَجْبُ النُّورِ فَتَعْلَمُ إِلَى مَعْدُنِ الْعَظَمَةِ وَتَصِيرُ

(١) أصول الكافي : ج ١ ص ٢٥٢ .

(٢) سورة الحديد : الآية ٢٠ .

أرواحنا معلقة بعَزْ قدسك ... » .

٤ - بعض المناطقة قالوا : إن مراتب النوع أربعة :

١ - ما لا نوع فوقه ← النوع العالى .

٢ - وما لا نوع تحته ← النوع السافل .

٣ - وما فوقه وتحته نوع ← النوع المتوسط .

٤ - وما لا فوقه ولا تحته نوع ← النوع المفرد .

ومقصودهم من القسم الرابع :

النوع المفرد : ما لا نوع تحته ولا فوقه ومثلوا له بالعقل بناءً على

أنه نوع والجواهر جنس له والعقول العشرة أفراد<sup>(١)</sup> .

ونستطيع أن نضرب مثالاً آخر له وهو الإنسان إذا فرضنا أن جنسه القريب الجواهر ، فهو نوع مفرد لانه لا نوع فوقه بل جنس ولا نوع تحته بل أفراده .

---

(١) هذا يتأتى مع النظرية المشهورة من أن نسبة الجواهر إلى أقسامه أنه جنس لها .

## رسم بياني لشجرة فروفوريوس الصوري

Porphyre detyr

### توضح تسلسل الاجناس والانواع

جوهر : « جنس عال » ( جنس الاجناس )

جسم : « جنس بعيد » نوع عالي .

جسم حي : « جنس متوسط » نوع متوسط .

حيوان : « جنس سافل » قريب « نوع متوسط » .

انسان : « نوع سافل » ( نوع الانواع )

فرد : محمد - علي - فاطمة ... الخ .

**الفصل**



## هـ) الفصل La Difference

عندما تسئل عن خصوصية الماهية التي بها تمتاز عن أغيارها  
بقولك :

عن أي شيء هو في ذاته ؟

فإليك تسئل عن خصوصية هذا الشيء وامتيازه عن الشيء الآخر  
أي الماهية التي تخصه دون غيره فتقول للإنسان مثلاً « ناطق »  
وللفرس « صاہل » ... الخ ويسعى الجواب عن هذا السؤال بالفصل .

تعريفه<sup>(١)</sup> :

لغة : بَيْنَ مَا بَيْنَ الشَّيْئَيْنِ . أَوْ الْحَاجِزُ بَيْنَ الشَّيْئَيْنِ .  
اصطلاحاً : الكل المقول على الشيء في جواب أي شيء هو في  
ذاته .

---

(١) واجه تعريف الفصل جملة من الاشكالات ولكن مع التأمل البسيط يندفع  
جميع ما أورده ، ولعدم أهميتها أعرضت عنها .

وجاء في الاشارات بانه : كلي يحمل على الشيء في جواب أي شيء  
هو في جوهره .

وبعبارة واضحة نقول : هو الكلي المميز للنوع عن الانواع المشاركة  
له في الجنس .

مثاله : [الناطق] بالنسبة إلى الانسان المنطبق على : محمد - علي -  
فاطمة وغيرهم من افراد الناطق .  
ولا بد من الاشارة إلى أمور :

١ - الفصل قد يطلق على معنى عام ويسمى بالفصل العام ، وقد  
يطلق على معنى خاص ويسمى بالفصل الخاص ، وقد يطلق على معنى  
خاص بالخاص ويسمى بالفصل الخاص بالخاص .  
أ - الفصل العام : هو الذي يجوز أن ينفصل به الشيء عن غيره ، ثم  
يعود فينفصل به ذلك الغير عنه .

مثاله : العوارض المفارقة كالقيام والقعود . فان « جعفر » قد  
ينفصل عن « باقر » بانه قاعد وباقر ليس بقاعد ، ثم مرة أخرى  
ينفصل عنه باقر بانه قاعد ، وأن جعفر ليس بقاعد ، فيكون هذا  
الانفصال بالقوة مشتركاً بينها .

\* ويجوز أيضاً أن ينفصل به الشيء عن نفسه بحسب وقتين بإن  
يكون مرة قاعداً ومرة ليس بقاعد .

ب - الفصل الخاص : وهو المحمول اللازم من العرضيات . فإن هذا  
الانفصال يكون باقياً أبداً غير متغير .

مثاله : انفصال الانسان عن الفرس بأنه يأدي البشرة ، فإن هذا الانفصال لازم غير متغير ، لكنه بأمر عرضي لا بأمر ذاتي .

ج - الفصل خاص بالخاص : وهو محل كلامنا والذي ذكرناه .

٢ - الفصل كما تقدم يعتبر جزء حقيقة أفراده ، لأن الانسان عبارة

عن جزئين :

الأول : الجزء المشترك وهو الحيوان .

الثاني : الجزء المخاص وهو الناطق !

٣ - في قولنا : « يحمل على الشيء » في جواب أي شيء هو « يخرج الجنس والنوع والمرضى العام . لأن الجنس والنوع يقالان في جواب ما هو ، لا في جواب أي شيء هو . والمرضى العام لا يقال في الجواب أصلًا .

وبقولنا « في جوهره » أو « في ذاته » يخرج المخاصة لأنها وإن كانت مميزة للشيء ، لكن لا في جوهره وذاته بل في عرضه .

٤ - قولنا « الانواع المشاركة له في الجنس » معنى ذلك : أنه لا يجب أن يكون امتياز كل شيء عما عداه بفصل وإلا لكان هذا الفصل ليتاز عن غيره بفصل ويلزم التسلسل . بل الحاجة إلى الامتياز بالفصل مشروطة بإن يكون مشاركًا لغيره .

٥ - اطلاقنا على أن الفصل هو الميز هذا من باب اطلاق اسم الشيء على آله ، لأن الميز هو العقل لا الفصل لكون هذا الجزء المختص إذا حصل في العقل امتازت الماهية عنده عن غيرها .

٦ - فائدة الفصل هي التمييز ويقصدون به في مرتبة الماهية لكون الماهية في حد ذاتها ناقصة كما سأتي فتحتاج إلى إتمامها وتحصيلها فيأتي دور الفصل وليس مراد المناطقة من التمييز بحسب الوجود الخارجي لأن ذلك يحصل بدونه ، بالاعراض مثلاً .

ولهذا يقول العلامة في تعليقه على الاسفار : « وأما ما ذكره أهل المنطق أن الفصل شأنه تمييز الشيء عما عداه وأنه يقع في جواب أي شيء هو في ذاته فاغاً يعنيون به التمييز في مرتبة الماهية أي بتحصيل ماهية الجنس لا في مرحلة الوجود الخارجي »<sup>(١)</sup> .

إذا عرفت هذا أقول :

أن التمييز يقع على أربعة أنماط :

أ - تمایز ب تمام الذات / وهو الذي يحصل في حالة الانفصال التام بين شيئين من دون وجود اشتراك فيما بينها .

مثاله : امتياز الجواهر عن العرض .

ب - تمایز بجزء الذات / ويتتحقق فيها لو كان الاشتراك بين شيئين على مستوى جزء من الذات والاختلاف على مستوى جزء آخر .

مثاله : امتياز الانسان عن الحewan .

ج - تمایز بالاعراض خارج الذات / وهو يقع على مستوى نوع واحد لديه أفراد مختلفة .

مثاله : الانسان له افراد : محمد - علي - فاطمة ... الخ .

---

(١) الاسفار : ج ٢ ص ٢٢

فالامتيازات بين الأفراد بالعوارض من طول ولون وزن ... الخ<sup>(١)</sup>.  
 د - امتياز حاصل نتيجة الاختلاف التشكيلي / وهو المحاصل  
 نتيجة الشدة والضعف ، التقدم والتأخر ، الزيادة والتقصان ... الخ<sup>(٢)</sup>.

### أقسامه :

ينقسم الفصل بعدة لحظات إلى :

١ - بحسب البعد والقرب النسبي إلى :

\* إن كان الفصل ميّز النوع عن مشاركاته في الجنس القريب  
 فيسي فصلاً قريباً .

وإن ميّز عن مشاركاته في الجنس البعيد سمي فصلاً بعيداً .  
 الفصل القريب : هو أقرب فصل إلى نوعه .

مثال : كالناطق بالنسبة للإنسان فإنه يميّزه عن مشاركاته في  
 الحيوان .

الفصل البعيد : هو ما يقع بعد الفصل القريب .

مثال : كالحساس بالنسبة للإنسان فإنه يميّزه عن مشاركاته في  
 الجسم النامي .

وسمى الأول قريباً والثاني بعيداً لقصور الثاني بالنسبة للأول ، فإن

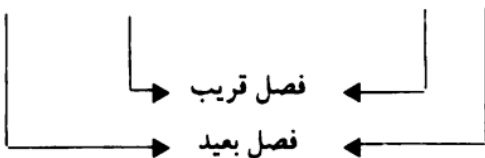
(١) ومن هنا قال الفلسفة في هذه الانتماط الثلاثة (أ - ب - ج) [أن ما به  
 الامتياز غير ما به الاشتراك] .

(٢) وهذا النمط مرده إلى [أن ما به الامتياز هو ما به الاشتراك] بخلاف  
 الانتماط السابقة .

الثاني وإن ميزه عن بعض مشاركاته ولكن لا يجعله نوعاً بخلاف الأول فانه يميزه عن جميع مشاركاته ويجعله نوعاً .

فقولنا :

## الانسان حيوان ناطق حساس متحرك بالارادة



فائدة : قال العلامة في كشف المراد : « والفصل أيضاً قد يكون عالياً وهو فصل الجنس العالى وقد يكون سافلاً وهو فصل النوع السافل وقد يكون متوسطاً وهو فصل الجنس السافل والمتوسط »<sup>(١)</sup>.  
وقد يلاحظ عليه من جهتين<sup>(٢)</sup> :

- ١ - أن (الحساس) يعتبر فصلاً مقوماً للنوع السافل ومقوماً للجنس السافل. فيلزم أن يكون فصلاً سافلاً ومتوسطاً.  
إذا قلت: المسألة نسبية كما في الفصل القريب والبعيد.  
قلت : فلِم لا تعتبر ما كان فصلاً للنوع السافل متوسطاً والأخر سافلاً.
- ٢ - أن (الجسم) يعتبر فصلاً محصلاً للجنس العالى ومقوماً

(١) كشف المراد : ص ٩٦.

(٢) مصطلح مقوم ومحصل سيأتي في البحث القادم .

للجنس السافل وكذلك للجنس المتوسط. فيلزم أن يكون عالياً متوسطاً بل وسافلاً لكونه مقوماً للنوع السافل أيضاً.

فالتميز بينهم غير دقيق.

ولهذا نقول بعد التحقيق :

**الفصل العالى :** هو الذى يكون فصلاً محصلاً للجنس العالى فقط كالابعاد الثلاثة بالنسبة للجوهر.

**الفصل المتوسط :** هو الذى يكون فصلاً مقوماً للنوع الاضافي. كالحساس بالنسبة للحيوان ، والجوهر بالنسبة لجميع الانواع الاضافية .

**الفصل السافل :** هو الذى يكون فصلاً مقوماً للنوع الحقيق ولا يكون مقوماً لما فوقه .

كالناطق بالنسبة للانسان ، ونطلق عليه فصل الفصول .

٢ - وإذا نسبنا<sup>(١)</sup> الفصل إلى النوع المركب منه يكون مقوماً له، وإذا نسب إلى جنس ذلك النوع كان مقسماً له .

(١) قال بعضهم ان الفصل له نسب ثلاث :

١ - نسبة إلى النوع ← نسبة المقوم .

٢ - نسبة إلى الجنس ← نسبة المقسم .

٣ - نسبة إلى حصة النوع من الجنس ← وتسمى بنسبة العلية لأن الموجد للحيوانية التي في الانسان هو الناطقة وللحيوانية التي في الفرس هو الصاہلية ... ( وسيأتي ) .

**الفصل المقوّم<sup>(١)</sup>** : وهو ما يناسب الفصل فيه إلى النوع ، لأنّه جزء ذاتي للنوع والجزء من مقومات ما ترکب منه .  
مثاله : كالناطق فإنه مقوّم للإنسان .

**الفصل المقسّم** : وهو ما يناسب الفصل فيه إلى الجنس ، لأنّه قسم الجنس وأوجده من مرحلة الإبهام . ولهذا يطلق على هذا القسم بالمحصل .

مثاله : كالناطق بالنسبة للحيوان فلما كان الحيوان عبارة عن مجموعة من المقصص المبهمة [إنسان - بقر - فرس ... الخ] فالناطق أوجد وحصل حصة من هذه المقصص وهي الإنسانية ، وكذلك الصاھل للفرسية .... وهكذا .

ولعل هذا المعنى قليل من يشير إليه فالمشهور من الفصل المقسّم انه يقسم الجنس إلى قسمين قسم فيه هذا الفصل والفارق ، وقسم ليس فيه هذا الفصل والفارق .

فالناطق قسم الحيوان إلى حيوان ناطق وحيوان غير ناطق . وإن كان هذا المعنى بعيداً أو غير دقيق بالنسبة لدقة المعنى الأول ، نعم المعنى الأول يلزم منه التقسيم للجنس لكن لا أولاً وبالذات بل ثانياً وبالعرض فتأمل .

نجد أن الناطق في الفصلين (المقوّم والمقسّم) مثّل بهما . وهو منطبق مع قول السبزواري في منظومته :

---

(١) مقوّم : أن الفصل مأخذ في ماهية النوع .

ثم الذي لنوعه مقوم فهو لجنسه هو المقسم والقاعدة العامة تقول : « مقوم العالى مقوم للسافل ولا عكس ». مثال : فالناطق يقوم السافل - الإنسان - . والمساس يقوم العالى - الحيوان - . فالمساس : وهو العالى يقوم الانسان كذلك ، بينما الناطق المقوم للسافل لا يقوم العالى .

وفي هذه القاعدة عدة مطالب لا بد من بيانها :  
الاول : صحة القاعدة .

يمكن إثبات صحة القاعدة بعدة أساليب من ضمنها قياس المساواة وبيانه :

القاعدة تشتمل على جانب إيجابي وجانب سلبي .  
أما الاول : فيتمثل في موجبة كلية - كل مقوم للعالى مقوم للسافل - .

وأما الثاني : فيتمثل في سالبة جزئية - ليس كل مقوم للسافل مقوماً للعالى -

برهان الموجبة الكلية :  
عن طريق قياس المساواة المأخوذ من مقدمة خارجية هي أن مساوي المساوى مساوٍ ويرتجلتين :  
الاولى : تأليف صغرى وكبير ونتيجة .

الثانية : أخذ نتيجة المرحلة الاولى كصغرى في قياس جديد تكون

كبراً مقدمة خارجية كلية .

وتطبيق ذلك على موردننا هكذا :

المرحلة الاولى : الصغرى : كل فصل مقوم للعالي فهو جزئه<sup>(١)</sup> .

الكبرى : النوع العالى جزء النوع السافل<sup>(٢)</sup> .

النتيجة : الفصل المقوم للعالي جزء جزء السافل .

المرحلة الثانية : الصغرى : مقوم العالى جزء جزء السافل .

الكبرى : جزء الجزء جزء .

النتيجة : أن الفصل المقوم للعالي جزء السافل

- ومن المعلوم أن جزء الشيء من مقوماته - وهو المطلوب .

برهان السالبة المجزئية : أي ليس كل مقوم للسافل مقوماً للعالي بل بعض المقوم للسافل مقوم للعالي كما في الحساس المقوم للإنسان والحيوان ، أما بعضاً آخر فلا يقوم العالى فلما نجده بوضوح في الناطق فإنه يقوم السافل « الإنسان » ولا يقوم العالى « الحيوان » .

الثاني : مرادنا من كلمة مقوم ؟

أي أن الفصل له نسبة إلى النوع فهو مقوم له ، بمعنى أنه داخل في قوامه فهو من علل القوام . لأن العلل على قسمين :

١ - علل داخلية « علل قوام » وهي [ الجنس والفصل ] مقومتان

(١) لأن كل ماهية تتربّب من جنس وفصل فالفصل أحد جزئي العالى ومقومه .

(٢) لأن العالى دائماً يكون جنساً سافلاً والجنس أحد جزئي الماهية .

للمعلول .

٢ - علل خارجية « علل الوجود » وهي [ الفاعل ما به الوجود ،  
الغاية ما لا جله الوجود ] .

الثالث : مرادنا من الكلمة « العالى » ؟

العالى هنا ليس المقصود به ما تقدم من أنه الذي لا جنس فوقه أو  
لأنواع فوقه بل المراد بالعالى هنا : كل نوع أو جنس يكون فوق كلي  
آخر نوعاً أو جنساً سواء كان فوقه أيضاً كلي آخر مثل جنس  
الاجناس والأنواع المتوسطة أم لا كالجنس العالى . وقس عليه المراد  
بالسافل <sup>(١)</sup> .

الرابع : مرادنا من الكلمة « ولا عكس » ؟

طبعاً ليس المقصود به العكس المنطقي حيث يقال :

القاعدة موجبة كلية وعكسها المستوى موجبة جزئية فيكون :  
كل مقوم العالى مقوم للسافل تتعكس بعض مقوم السافل مقوم  
العالى ، بل مرادنا من « ولا عكس » العكس اللغوى أي :  
مقوم السافل ليس مقوماً للعالى بصورة كلية .  
فالناطق مقوم للسافل وهو الانسان ، وليس مقوماً للعالى الذي هو  
الحيوان .

طبعاً وإن كان العكس المستوى صحيح ، فالمحساس مثلاً مقوم

(١) أي سواء كان تحته آخر كالاجناس والأنواع المتوسطة أم لم يكن  
كالجنس أساful .

للسافل وهو الانسان ومقوم للعالی أيضاً وهو الحيوان ، ولكن ليس هذا مرادنا .

علمأً بان السالبة الجزئية تقتضي الموجبة الجزئية فإذا قلت : ليس كل حيوان انساناً  $\leftarrow\rightleftharpoons$  بعض الحيوان انسان .

فليس كل مقوم السافل مقوم العالی  $\leftarrow\rightleftharpoons$  بعض مقوم السافل مقوم العالی .

وأشار ملا صدرا الشيرازي في كيفية تقوم الجنس بالفصل بقوله : « هذا التقويم ليس بحسب الخارج لاتحادها في الوجود والمتعدان في ظرف لا يمكن تقويم أحدهما بالأخر وجوداً بل بحسب تحليل العقل للماهية النوعية إلى جزئين عقليين ، وحكمه بعلية أحدهما للأخر ، ضرورة إحتياج أجزاء ماهية واحدة ببعضها إلى بعض ، والحتاج إليه والعملة لا يكون إلا الجزء الفصلي لاستحالة أن يكون الجزء الجنسي علة لوجود الجزء الفصلي وإلا ل كانت الفصول المقابلة لازمة له ، فيكون الشيء الواحد مختلفاً متصابلاً هذا ممتنع ، فبقي أن يكون الجزء الفصلي علة لوجود الجزء الجنسي ويكون مقسماً للطبيعة الجنسية المطلقة وعلة للقدر الذي هو حصة النوع ، وجزو للمجموع المحاصل منه وما يتميز به عن غيره »<sup>(١)</sup> .

والقاعدة الآخرى تقول<sup>(٢)</sup> :

(١) الاسفار : ج ٢ ص ٢٩.

(٢) المطالب التي قلناها في القاعدة الاولى عينها نقولها في هذه القاعدة مع

« مُقْسَمُ السَّافِلُ مُقْسَمٌ لِلْعَالَىٰ وَلَا عَكْسٌ ». .

وَمَعْنَى ذَلِكَ : أَنَّ الْفَصْلَ لَهُ نَسْبَةٌ إِلَى الْجِنْسِ فَهُوَ مُحْصَلٌ كَمَا تَقْدِمُ أَيْ مِنْ عُلُلٍ وَجُودَهُ وَبِذَلِكَ التَّحْصِيلُ يَحْصُلُ أَنْقَسَامُ جِنْسِهِ وَجُودًا إِلَى نَوْعٍ وَبَعْدَ ذَلِكَ الْفَصْلِ أَيْ بِوْجُودِ فَصُولٍ أُخْرَىٰ إِلَى أَنْوَاعٍ أُخْرَىٰ .  
فَالنَّاطِقُ الَّذِي يُحْصَلُ لِلْحَيْوَانِ قَسْمًا كَذَلِكَ يُحْصَلُ لِلْجَسْمِ النَّاجِمِ أَيْضًا قَسْمًا وَذَلِكَ لَأَنَّهُ كَمَا أَنَّ الْحَيْوَانَ قَسْمَانِ نَاطِقٌ وَغَيْرَ نَاطِقٍ كَذَلِكَ الْجَسْمِ النَّاجِمِ نَاطِقٌ وَغَيْرَ نَاطِقٌ<sup>(١)</sup> .

وَصَحَّةُ الْقَاعِدَةِ كَسَابِقِهَا تَشْتَمِلُ عَلَى جَانِبَيْنِ :

الْجَانِبُ الْأَوَّلُ : جَانِبُ إِيجَابِيٍّ يَتَمَثَّلُ فِي الْمُوجَبَةِ الْكُلِّيَّةِ - كُلُّ مُقْسَمٍ لِلْسَّافِلِ مُقْسَمٌ لِلْعَالَىٰ - .

الْجَانِبُ الثَّانِيُّ : جَانِبُ سُلْبِيٍّ يَتَمَثَّلُ فِي السَّالِبَةِ الْجَزِئِيَّةِ - لَيْسَ كُلُّ مُقْسَمٍ لِلْعَالَىٰ مُقْسَمًا لِلْسَّافِلِ - .

بِرْهَانُ الْجَانِبِ الْإِيجَابِيِّ : بِنَفْسِ الْبَيَانِ السَّابِقِ مِنْ قِيَاسِ الْمُسَاوَةِ نَقُولُ :

الْمَرْحَلَةُ الْأَوَّلِيَّ : صَغِيرٌ : كُلُّ فَصْلٍ مُقْسَمٌ لِلْسَّافِلِ قَسْمٌ لِلْسَّافِلِ<sup>(٢)</sup> .  
كَبِيرٌ : السَّافِلُ بِنَفْسِهِ قَسْمٌ لِلْعَالَىٰ<sup>(٣)</sup> .

مُلَاحَظَةُ الْفَوَارِقِ فَطْبِقَ .

(١) أَيْ ثَانِيًّا وَبِالْعِرْضِ كَمَا أَشَرْنَا إِلَى مَعْنَى التَّحْصِيلِ سَابِقًا فَلَا تَشْتَبِه .

(٢) إِذَا أَنَّ كُلَّ مُقْسَمٍ بِالنَّسْبَةِ إِلَى مَقْسِمِهِ قَسْمٌ .

(٣) لَأَنَّ الْحَيْوَانَ يَنْوِعُ إِلَى نَوْعَيْنِ بِوَاسِطَةِ الْإِنْسَانِ ، فَالسَّافِلُ مُقْسَمٌ وَقَسْمٌ لِلْعَالَىٰ لِكَوْنِ الْحَيْوَانِ إِمَّا إِنْسَانًا وَإِمَّا غَيْرَهُ .

نتيجة : المقسم للسافل قسم قسم للعالی .

المرحلة الثانية : صغرى : مقسم السافل قسم قسم للعالی .

كبيرى : قسم القسم قسم أو مقسم المقسم مقسم .

نتيجة : الفصل المقسم للسافل مقسم للعالی ايضاً

وهو المطلوب .

وبرهان الجانب السلبي : ما نجده من كون بعض المقسم للعالی غير مقسم للسافل بل هو مقوم له مثل الحساس المقسم للجسم النامي والمقوم للإنسان والحيوان ، وهذا لا يمنع من وجود مقسم للعالی يكون مقسماً للسافل أحياناً كالحساس المقسم للجسم المطلق والجسم النامي .

#### ملاحظات :

١ - الجنس العالی لا يجرون أن يكون له فصل مقوم لانه لو كان كذلك لكان له جنس وهذا خلف كونه عالیاً . وكذلك النوع السافل يتبع أن يكون له جنس محصل وإلا كان خلف كونه سافلاً .

٢ - ظهر مما تقدم :

أن الفصل تارة يكون جزءاً ليس مشتركاً أصلأً بين الماهية ونوع آخر كالناطق . وأخرى يكون بعضاً من تمام المشترك كالحساس فإنه بعض الحيوان ولكن لا بد أن يفرض مساوا له في الوجود بحيث كلما وجد الحساس وجد الحيوان والعكس .

لأنه إن لم يكن كذلك وجدت ثلاث أحتمالات :

[١] إما أن يكون مبایناً وهو باطل لأن الكلام في الأجزاء المحمولة كما هو ظاهر .

[٢] أو يكون أخص - المساس أخص من الحيوان - وهو باطل كون وجود الأعم لا يلزم منه وجود الأخص .

[٣] أو يكون أعم - المساس أعم من الحيوان - وهو باطل لأن لازمه أن يكون المساس جنساً للحيوان وأنواع أخرى ، وهذا خلف كون المساس جزءاً الماهية .

فتعين أن يكون المساس مساواً للحيوان وهو الصحيح .

٣ - قد يكون الفصل مفرداً كالناطق ، وقد يكون مركباً كالجسم النامي المساس المتحرك بالارادة ، فهذه فصل مركب لا أنها فصول متعددة على مبني من جوز تعدد الفصول . كما هو مبحوث في فن الحكمة .

تمرین نشاطی :

إذا قلنا أن المساس فصل للإنسان مع أنه يميزه عن بعض ما عداه ، كذلك الحيوان يميز الإنسان عن بعض ما عداه كما في الجمادات مثلاً فلئم لا يعتبر فصلاً نظير المساس ؟



**أحكام عامة**

**حول الاداقيات**



## **أحكام عامة حول الذاتيات**

**أولاً : النسبة بين الجنس والفصل .**

الجنس ليس مقوماً للفصل ، فالناطق ليس مأخذ في حده الحيوان وكذلك الفصل ليس مقوماً للجنس ، فالحيوان ليس مأخذ في حده الناطق .

ومن هنا قالوا : أن الجنس والفصل نسبة أحدهما للأخر نسبة العرضي ، نسبة الفصل إلى الجنس العرضي المخاص من قبيل الضاحك بالنسبة للإنسان ، فالناطق يعرض على الحيوان .  
ونسبة الجنس إلى الفصل العرضي العام من قبيل الماشي بالنسبة للإنسان ، فالحيوان يعرض على الناطق .

واستدلوا على أن الجنس غير مأخذ في حده الفصل أنه لو كان كذلك لا نقلب المقسم مقوماً ، لأن الفصل بالنسبة إلى الجنس يفيد تحصله لا أصل ذاته كما تقدم .

وعلى أن الفصل غير مأخذ في حده الجنس أنه لو كان كذلك لزم

افتقاره إلى فصل يقامه ، وهذا الفصل حسب الفرض مأخوذ في حده الجنس فيفتقر إلى فصل يقامه ، وهكذا فيتسلسل .

فإذا قلت : كيف تفسرون حمل الحيوان على الناطق في قولنا : كل ناطق حيوان والعكس في قولنا : بعض الحيوان ناطق .

قلت : حمل الجنس على فصله المقسم والعكس من الحمل الشائع وكلامنا السابق في الحمل الأولى .

وهذا أشار العلامة بقوله : « فلو دخل الفصل في حد الجنس انقلب المقسم مقوماً هذا خلف ، ولو دخل الجنس في حد الفصل أدى ذلك إلى تكرر الجنس في حد الفصل إلى غير النهاية لانه يحتاج فيه إلى فصل يقسمه ويحصله وهو داخل في حده أعني حد فصل الفصل وهلم جرا فكل من الجنس والفصل خارج عن حد الآخر زائد عليه والحمل بينهما شائع ، ولذا ذكر القوم أن الجنس عرض عام للفصل والفصل خاصة بالنسبة إلى الجنس »<sup>(١)</sup> .

ثانياً : لا يمكن أن يكون لجنس واحد فصلان قريبان .  
لأنه إذا كان هناك فصلان متعددان ، فالجنس والفصل هما النوع ،  
فيلزم أن يكون النوع نوعان ، والمفروض أنه واحد<sup>(٢)</sup> .

(١) تعليقه على الآسفار : ج ٢ ص ١٦ .

(٢) طبعاً يجوز أن يكون للنوع الواحد أحجاماً وفصوصاً في مراتب طولية وهذا واضح من خلال البحث السابق ، وعليه لا يجوز تحقق أكثر من جنس واحد وفصل واحد في مرتبة واحدة في ماهية نوعية واحدة .

أما المساس والمتعرك بالارادة فهما ليسا فصلين قربيين للحيوان بل كل منها أثر لفصله الحقيقى ، فان حقيقة الفصل إذا جهلت عَبَر عنها باقرب آثارها كالنطق لفصل الانسان.

### ثالثاً: الجنس والفصل ليسا أحدهما داخلاً في حقيقة الآخر .

لان الجنس أمر مهم وذلك لانه ناقص ومتغير في تحصله إلى ضم أمر آخر وهو الفصل . مثل ( اللون ) فاللون لا يمكن أن يكون له وجود تحصل إلا إذا كان أبيض أو أحمر أو أسود .

فالفصل يفيد وجود الجنس وليس داخلاً في ماهيته ، فالجنس يقوم بالفصل ولكن ليس بحسب الخارج لأنها متعدان في الوجود ، والمتعدان لا يمكن تقويم أحدهما بالآخر وجوداً ، بل العقل يحمل الماهية النوعية إلى جزئين :

١ - جزء مشترك —> الحيوان .

٢ - جزء مختص —> الناطق .

### رابعاً: الفصل علة والجنس معلول .

فالناطقة علة للحيوانية في الانسان والعقل هو الذي يحكم بعلية أحدهما للأخر بأن المحتاج إليه هو الفصل لكونه مقيماً للجنس وإن الحاجة المطلقة إنما جاءت من قبل الجنس .

وأعلم أننا لو قلنا بعدم العلية بينها لاستغنى كل منها عن الآخر .

فلا توجد بينها حقيقة واحدة بل يكون كالحجر بجانب الانسان  
وهذا خلاف الوجدان .

وربما يحصل وهم كما عبر عنه الحكم صدر المتأملين خلاصته<sup>(١)</sup> :  
إذا كان الفصل علة فهنا احتلالاً :  
١ - إما أن يكون علة مطلق الجنس .  
٢ - أو علة للجنس المخصوص .

فعل الاول يلزم أن لا يكون الفصل مقسماً للجنس ، وعلى الثاني  
لا بد أن يفرض تخصص الجنس أولاً حتى يكون علة له ، وإذا تخصص  
لم يتعذر إلى علة .

ورفع الوهم كالتالي :  
المختار هو الشق الثاني - كون الفصل علة للحيوان المخصوص -  
ولكن لا بتخصيص آخر قبله بل متخصص بنفس الفصل وبه يقسم  
الجنس الفاقد له في نفسه .

**خامساً: وجوب وجود الجنس والفصل .**  
الجنس والفصل يجب أن يكونا وجوديين فيجب أن لا يتواهم  
عدميتها ، لأن النوع أمر محصل موجود وهو مكون من جزئين  
[جنس - فصل ] فإذا انتفى الجزء انتفى الكل ، وهذا في الوجود  
الخارجي .

(١) الاسفار : ج ٢ ص ٣٠

أما في الوجود الاعتباري الذي من مخترعات العقل فلا يجب أن يكونا وجوديين لجواز أن يعتبر العقل أمراً عدانياً كما إذا اعتبر العقل عديم البصر فصلاً لنوع من الإنسان فيسميه بالاعمى فيكون الإنسان حيئنذاً جنساً للاعمى وعديم البصر فصلاً له.

سادساً: ما لا جنس له لا فصل له.

وذلك لأن الماهية لو تركبت فلها أربعة صور :

١ - إما أن تتركب من أمرتين متساويتين .

٢ - أو تتركب من أمرتين متباینين .

٣ - أو تتركب من أمرتين بينهما العموم من وجه .

٤ - أو تتركب من أمرتين بينهما العموم المطلق .

أما الأول : فيمكن أن يستدل على بطلانه وبالتالي :

أن الماهية لو تركبت من أمرتين متساويتين فإما أن لا يحتاج أحدهما إلى الآخر وهو محال لما تقدم في الأمر الخامس .

أو يحتاج أحدهما إلى الآخر وهو محال ببطلان الدور .

أو يحتاج الأول إلى الثاني أو العكس كذلك محال لانه يلزم الترجيح بلا مرجع .

وأما الثاني : وهو كون الماهية مركبة من أمرتين متباینين فظاهر بطلانه للوحدة الحقيقة الموجودة بينهما في الخارج .

وأما الثالث : وهو كون الماهية مركبة من أمرتين بينهما عموم من

وجه فباطل أيضاً لعدم تحصل أحد الجنسين بالأخر .  
 فتعين الرابع : وهو كونها مركبة من أمرين بينهما العموم المطلق .  
 فالاعم يطلق عليه الجنس والأخص فصل .  
 وبعبارة مختصرة على صحة هذا الكلام وهو أن ما لا جنس له لا  
 فصل له ، أنه إذا فقد الجامع وهو الجنس فقد المائز وهو الفصل من باب  
 السالبة باتفاقه الموضوع .

**سابعاً : النوع ماهية متحصلة تامة .**  
 أي أنها واضحة لا تحتاج في تحصلها إلى شيء آخر إلا باعتبار  
 الوجود الخارجي والإشارة الحسية وذلك بالاعراض الشخصية .  
 وإلا يلزم أن يكون تحتها أنواع وهو خلف كما تقدم في الفصل  
 المحصل .

**ثامناً : الفرق بين الجنس والنوع ؟**  
 في العهد السابق كان المناطقة يقولون : أن النوع أكثر شمولاً من  
 الجنس من حيث المفهوم لأن النوع يحتوي على صفات الجنس كلها  
 بالإضافة إلى الفصول النوعية .

بينما الجنس أكثر شمولاً من النوع من حيث المصدق .  
 أما في الفترة الأخيرة فالماناطقة لم يفرقوا بين المفهوم والمصدق في  
 شمولية الجنس بل نصوا على أن الجنس أكثر شمولاً من النوع مصداقاً

. ومفهوماً .

وتحقيق ذلك أوكلناه في رسالة الحمل عند بحثنا حول الحمل الطبيعي والوضعي مستعرضين أدلة القوم ومناقشتها .

تاسعاً : حقيقة الشيء بفصله الأخير :  
هنا لا بد أن نلحظ تفصيلاً آخر للفصل وهو :  
الفصل على قسمين :  
١ - حقيقي « اشتراطي » .  
٢ - منطقي .

فالفصل المنطقي : هو الذي يستخدمه المنطق في تعريفه للأنواع الالزمة للفصول الحقيقة ، أو ما يستعمله بدلاً عن الفصل الحقيقي .  
فالمنطقي عندما يقول : الإنسان حيوان ناطق . يقصد به أن النطق من خواص الإنسان الالزمة للفصل الحقيقي لأن الفصل الحقيقي هو مبدء الفصل المنطقي . أي هو الذي تتزعز منه هذه اللوازم وهذه الآثار بمعنى أن الفصل المنطقي يكون لازماً لللزموم ، واللازموم هو الفصل الحقيقي واللازم هو الفصل المنطقي .

فالفصل الحقيقي هو كون الإنسان ذات نفس ناطقة ، وكون الفرس ذات نفس صاحلة .

أما النطق فهو ليس فصلاً حقيقياً لأن إن أريد منه النطق الظاهري كان من الكيفيات المسموعة . وإن أريد منه النطق الباطني كان من

الكيفيات النفسانية وكلها عرض .

فقولنا : حقيقة الشيء بفصله الأخير أي الفصل الحقيق وهو مما يصعب الحصول عليه .

ولهذا قال الشيخ الرئيس : « صورة الشيء ماهيته التي هو بها هو ، ولا يكون الشيء ذاته هوية فعلية إلا بفصله الأخير ، وأما سائر الاجناس والفصول البعيدة ، ما عدا الفصل الأخير ، فهي مراتب استعداد الشيء ... » .

فنجد أن الإنسان جامع لكمالات كثيرة « الجوهر - الجسم - النور - المحساسية » ولكنها ليست بأمور فعلية ، وإنما الفعلية بالفصل الأخير وهو الناطق ، لانه لو كانت تلك الاجناس والفصول كلها فعلية لزم تتحقق فعليتين في شيء واحد ، وهو باطل .

\* \* \*

**أُسْنَاتُ عَامَةٍ حَوْلَ  
الْكَلِمَاتِ**



## **اسئلة عامة حول الذاتيات**

**س ١ : علل لما يلي :**

١ - وجوب الانتقال في النوع من العام إلى الخاص ؟

٢ - كون الجنس ممولاً والفصل علة ؟

٣ - دخول مباحث الكليات الخمس في علم المنطق مع أنها مباحث فلسفية .

**س ٢ : أنت قلت أن الجنس مقول على الكثرة المختلفة المعاائق ، ومن المعلوم أن الكلي لا يعلم أنه مقول على الكثرة المختلفة المعاائق إلا إذا علم أنه جنس . فيلزم الدور ، لما جوابك ؟**

**س ٣ : يتراكم الرمل مكوناً كومه على شكل مخروط دائري قائم بمعدل  $6 \text{ سم}^2 / \text{ث}$  وطول نصف قطر قاعدة المخروط يساوي طول إرتفاعه ، والكومة شكلها جميل وجوهرها عظيم . فيكون معدل التغير للرمل عند ارتفاع ٨ سم =  $0.3 \text{ سم} / \text{ث}$  .**

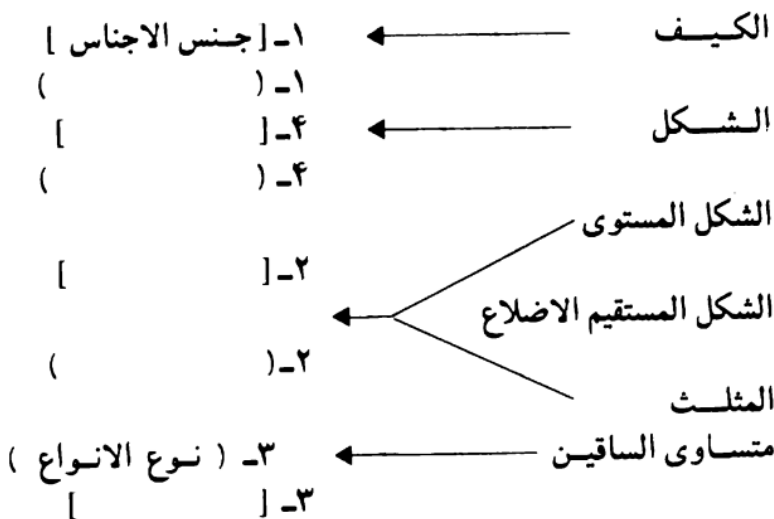
**المطلوب : رتب سلسلة الأجناس في هذه الكليات متضاعداً وسلسلة الانواع متبايناً . « علماً بأن في السلسلة مطلق الجسم » .**

س ٤: ما الفرق بين ما يلي :

- ١ - الذاتي والجوهر .
- ٢ - النوع الحقيق والنوع الاضافي .
- ٣ - الفصل المقوم والفصل المقسم .

س ٥ : النوع كما ذكر هو عين الذات وذات الشيء لا تكون منسوبة إلى نفسها ، بل إنما تنسّب إلى الشيء ما ليس هو ، فإن النسبة تقتضي المغايرة فلا يصح اطلاق الذاتي عليه . فماذا تقول ؟

س ٦: أكمل المخطط التالي :



ملاحظة : الاسهم المتجهة تنازليةً تأخذ الرمز [ ] .  
 الاسهم المتجهة تصاعديةً تأخذ الرمز ( ) .

س ٧ : تقدم أن الكليات أمر محملة فتارة :

- ١ - داخلة في ماهية الموضوع  $\rightarrow$  ذاتي .
  - ٢ - خارجة عن ماهية الموضوع  $\rightarrow$  عرضي .
- فالمحمول إما ذاتي أو عرضي للموضوع ولا ثالث لها .

وقولي : الحيوان إنسان « حمل النوع على الجنس » مع أن الإنسان بالقياس إلى الحيوان ليس ذاتياً ولا عرضياً ، فإذا كان كذلك هل هناك واسطة بين الذاتي والعرضي أم ماذا ؟

س ٨ : برهن على أن ما لا جنس له ، لا فصل له ؟

س ٩ : إذا قيل : الخمر جسم مائع مسكن محروم شرعاً سالب للعقل مضر بالصحة مهدم للقوى ، فالمطلوب ما هو الذاتي في هذه الكليات ؟

س ١٠ : اشرح ما بين القوسين : « صورة الشيء ما هيته التي هو بها ، ولا يكون الشيء ذاتهية فعلية إلا بفصله الأخير ، وأما سائر الأجناس والفصول البعيدة ما عدا الفصل الأخير ، فهي مرتب استعداد الشيء ... ». »



**شاديا: فسق**

**العربيات**



سازمان اسناد و کتابخانه ملی

## ثانياً : قسم العرضيات

تعريف العرضي :

هو الم Howell الخارج عن ذات الموضوع ، لاحقاً له بعد تقويمه  
بجميع ذاتياته .

وبعبارة واضحة : الكلي الذي يعد وصفاً للحقيقة .

مثاله : (الضاحك ) اللاحق للإنسان .

(الماشي ) اللاحق للحيوان .

ملاحظة هامة جداً :

وقع خلط كبير في كثير من الكتب بين العرض والعرضي ، وإن كان البعض يتلفظ بالعرض ويقصد به العرضي ، ومن هنا لا بد من الاشارة إلى الفرق بينهما<sup>(١)</sup> :

---

(١) ولهذا جاء في شرح المنظومة : « وربما يتهم أن الذاتي وصف للجوائز والعرضي للأعراض وهو وهم فاسد ، فإن للأعراض أيضاً ذاتيات

١ - العرض : هو مبدء الاشتغال كالضحك والمشي والابيض .

العرضي : هو المأخذ « المشتق » كالضاحك والماشي والبياض .

قال السبزواري :

وعرض الشيء غير العرضي ذا كالبياض ذاك مثل الابيض

٢ - العرض : هو الذي لا يكون من الامور النسبية فلا يقال : أن  
هذا الشيء عرض بالنسبة لشيء آخر .

العرضي : يقع في الامور النسبية فتقول : ( الكمية ) عرضية بالنسبة  
للاتصال ، وليس عرضية بالنسبة للخط بل ذاتية ، لأن الكمية جنس  
والتواصل فصل .

٣ - العرض : هو بشرط لا .

العرضي : هو لا بشرط .

إذا أخذنا السواد مثلاً لا بشرط أي أنه درجة من وجود موضوعه  
وأنه ظهور ذلك الوجود كان عرضياً محولاً .

إذا أخذنا السواد بشرط لا أي أنه وجود ناعتي وجود الموضوع  
وجود منعوي كان عرضاً غير محول<sup>(١)</sup> .

وعرضيات ، فلها أجناس وأنواع وفصول ، وليس بأنفسها قابلة للحمل على  
الجواهر ، نعم تؤخذ منها عناوين انتزاعية هي محوولات عرضية للجواهر  
كالكاتب والماشي . ( نقلأً من التعليقة على النهاية للشيخ محمد تقى مصباح  
اليزدي ) .

(١) كالفرق بين الهيولي والجنس وبين الصورة والفصل عند أصحاب المعقول  
إذا أخذت الهيولي لا بشرط كانت جنساً ، كما إذا أخذ الجنس بشرط لا كان

مادة ، وكذلك الصورة إذا أخذت لا بشرط كانت فصلاً ، وإذا أخذ الفصل بشرط لا كان صورة . وقد ناقشهم صاحب الفصول في هذا الفرق ودافع عنهم صاحب الكفاية وخلاصة المناقشة : أهل المعمول قالوا : بأن المشتق هو ما لوحظ لا بشرط ولذا يتعدد في وجوده مع الذات حيث أن الابشرط يجتمع مع الف شرط ، وهذا النحو من الاتحاد يكفي في صحة حمله على الذات أما مفهوم المبدأ فهو لوحظ بشرط لا أي لوحظت مقابليته للذات في وجودها وهذا ما يستدعي المعاير فلا يصح العمل .

أما صاحب الفصول فقد تصور أن مراد أهل المعمول : أن لا فرق بين المشتق ومبدئه بحسب المعنى والاختلاف بينهما إنما هو في عالم اللحاظ والاعتبار ، وهذا ما يوجب صحة العمل في أحدهما دون الآخر ، وناقشهم في ذلك بأن المعنى إذا كان في كل منهما واحداً فلن يصح حمل المشتق على الذات حتى ولو أخذ لا بشرط عن العمل لعدم الاتحاد بين المبادئ والذوات وإن لوحظت لا بشرط .

وقد ناقشه صاحب الكفاية في ذلك بما حاصله : أن المراد من اللا بشرطية والشرط لانية في مقام التفريق بين المشتق ومبدئه ، يختلف عن اللا بشرطية والشرط لانية في مقام آخر ما تذكر في باب المطلق والمقييد مما يوجب إختلافاً واضحاً بين الموردين حيث أن الشرط لانية في مقام توجب صحة حمل المشتق والشرط لانية توجب عدم صحة حمل المبدأ .

أما الشرط لانية في غير المقام فلا تصح العمل وسر ذلك أن المراد من الشرط لانية واللا بشرطية في المقام هما ما يلخظان في باب الجنس والفصل والمادة والصورة ، أي ما ينزع من حقيقة الشيء ومفهومه ، فالமبدأبحقيقته بشرط لا عن العمل لأنه عبارة عن نفس العرض بما هو ماهية في قبال الماهيات الأخرى ، والمشتق بحقيقته لا بشرط ، أي هو بحقيقته لا يأبى العمل فلكل منها معنى يبيان الآخر .

أما المراد بهما في غير المقام فهو عبارة عن لحاظ الذات بالنسبة إلى

- ٤- العرض : هو غير القابل للعمل فلا تقول : الجسم بياض .  
 العرضي : القابل للعمل فتقول : الجسم أبيض .

العارض الخارجية كالرقبة والايام ، فتارة تلحظ الرقبة بشرط لا عن الايمان وتارة لا بشرط ، ومجرد هذا اللحاظ لا يوجب صحة العمل ، إذ لا إتحاد بين الرقبة والايام .

وصاحب الفصول تصور أن مراد أهل المعمول من اللابشرطية والشرط لانية هذا النحو منها فلذلك قال : بأن مجرد اللحاظ لا يصح العمل ما دام المعنى في كل من المشتق والمبدأ واحداً . وغفل عن أن المراد ليس ذلك بل هو ما ذكرناه من أن اللابشرطية والشرط لانية في المشتق ومبدئه منتزعان من حقيقة الذات كانتزاعهما من الجنس والمادة والصورة كما هو واضح لمن يراجع كلامهم في مقام الفرق بين الجنس والمادة والفصل والصورة ، وتصريحهم بأن الجنس والفصل أخذوا لا بشرط .

والمادة والصورة أخذوا بشرط لا فإن ذلك بلحاظ حقائق تلك الامور لا بلحاظ الطوارى والعارض الخارجية فإن الجنس والفصل بذاتهما غير آلين عن العمل أما المادة والصورة فهو بذاتهما يأبيان ذلك .

هذا ولكن كلام الأخوند <sup>نهج</sup> وقع مورداً للمناقشة من جهات .

١ - من جهة فهمه للتغير الذاتي بين المبدأ والمشتق والجنس والمادة والفصل والصورة من كلام أهل المعمول ، الامر الذي يتنافي مع تصريحهم بأن التغير بالاعتبار .

٢ - في فهمه لكلام صاحب الفصول فهو لم يخلط بين مقامين من الشرط لانية واللابشرطية وإنما أراد صاحب الفصول أن يقول أن ذلك لا يكفي لصحة العمل ، وإنما المصحح له هو اعتبار كل من المبدأ - العرض - والذات شيئاً واحداً بحيث تلحقهما بذلك وحدة اعتبارية مصححة للعمل .  
 ٣ - في ما يظهر منه عن تصحيح لما يراه أهل المعمول وهو موقع مناقشة طويلة من بعض الاعلام فليراجع ذلك في مظانه .

## فالخلاصة :

العرضي : هو الذي يقابل الذاتي في باب ايساغوجي بينما العرض هو الذي يقابل الجوهر في باب المقولات العشرة .

ولهذا يقول الشهيد المطهرى : « أما العرض والعرضي ، فإذا أرادوا الاستعمال في باب المقولات يعبرون ( بالعرض ) بينما يعبرون ( بالعرضي ) في باب ايساغوجي « الكليات الخمسة » أما في مقابل الجوهر فيعبرون ( بالعرض ) » .

## خصائص العرضي :

ذكرنا في ( ص ١٢٣ ) بعض خصائص الذاتي فتكون خصائص العرضي هي المقابلة لخصائص الذاتي ، كما أشار السبزواري بقوله : « عرضيه أعرفن مقابله » .

وهي على النحو التالي :

١ - العرضي غير بين الثبوت .

ومعناه : أن حمل العرضي على الذات يحتاج إلى دليل ، كحمل البياض على الجسم .

٢ - العرضي يحتاج إلى علة وراء علة الذات ، كالضاحك فإنه يحتاج إلى علة أخرى غير علة الذات .

٣ - العرضي في تعلمه لا يسبق معرضه « الذات » ، وهذا واضح .

٤ - يمكن تقرر الذات والماهية بدون العرضي .

**س : لماذا سمي العرضي عرضاً؟** (تمرين نشاطي)

**أقسامه :**

على أساس كون الكلي خارجاً عن حقيقة أفراده فهو إما عرضي مشترك بين الماهية المقصودة وغيرها أو لا . فالاول هو العرضي العام والثاني هو العرضي الخاص .

وسوف نقدم الخاصة على العرضي العام لاختصاصها بمعروضها .

النهاية



## **١- الخاصة Lepropre**

عرفها الشيخ الرئيس بقوله : « كلية عرضية مقولة على نوع واحد » ويعرفها ارسسطو بقوله : « ما لم يدل على ماهية الشيء ». وبعبارة واضحة نقول : هي الكلي الخارج المحمول الخاص بموضوعه .  
مثاله : الضاحك المختص بالانسان .

### **ملاحظات :**

١ - قولنا : « الخارج المحمول » يخرج الجنس وال النوع وال فصل .  
أما النوع فلأنه نفس ما تحته من المجزئيات ، وأما الجنس وال فصل لأنهما داخل الحقيقة .  
وقولنا : « الخاص بموضوعه » يخرج العرضي العام .

الخاصة تارة تكون :

- أ - متساوية لموضوعها كالضاحك بالنسبة للانسان ، ولذلك يقال : كل إنسان ضاحك - كل ضاحك إنسان . ويطلق عليها خاصة شاملة .
- ب - مختصة ببعض أفرادها أي تكون أخص من موضوعها وبينها عموم وخصوص من وجہ كالشاعر والخطيب والمجتهد ، العارضة على بعض أفراد الانسان ، ويطلق عليها الخاصة غير الشاملة .
- ج - خاصة للجنس السافل « كالماشي » خاصة الحيوان<sup>(١)</sup> .
- د - خاصة للجنس المتوسط « كالتعيز » خاصة الجسم .
- ه - خاصة للجنس العالى « كال موجود لا في موضوع » خاصة الجوهر .

٢ - الخاصة تلتقي مع الفصل في التبييز لكونها تميز الانسان عن غيره إلا أنها في عرضه والفصل في جوهره ، ولذا عُرِفت « ما يقال في جواب أي شيء في عرضه » .

أقسامها :

- تنقسم بحسب انفكاكها عن معرضها وعدمها إلى :
- أ - لازمة : وهي ما يمتنع انفكاكها عن معرضها عقلاً .

---

(١) طبعاً المراد من الحقيقة أعم من كونها جنسية أو نوعية حتى لا يرد على أن الماشي خاصة لحقائق متعددة ، الانسان - البقر - الفرس ....

مثال : كالزوجية بالنسبة للاربعة .

والكاتب بالقوة بالنسبة للانسان .

وهذا القسم ينقسم إلى :

اللازم إما أن يكون :

١ - لازم للماهية : كالزوجية للاربعة<sup>(١)</sup> .

٢ - لازم للوجود الخارجي : كاحراق النار .

٣ - لازم الوجود الذهني : ككون حقيقة الانسان كلية .

ومعناه امتنان حصول ذلك الشيء في الذهن منفكاً عن حصول هذا  
اللازم فيه بنفسه لا بصورته .

وهذا التقسيم يسمى بالمعقول الثاني لكونه في الدرجة الثانية من

(١) ولو الزم الماهية على أنماء! أربعة كما تبحث في كتاب البرهان :

١ - أما ان تكون تلك الماهية تقتضي لما هي هي في ذلك اللازم .

مثل : الكل الذي يجب قبول المساواة واللامساواة .

٢ - أو تكون لامر مساوي لتلك الماهية .

مثل : الاسانية الموجبة للأدراك .

٣ - أو تكون لامر أعم من تلك الماهية .

مثل : الحركة بالنسبة للايض بواسطة أنه جسم ، وهو أعم من الايض  
وغيره .

٤ - أو لأمر أخص من تلك الماهية .

مثل : الصحك بالنسبة للحيوان بواسطة أنه انسان ، وهو أخص من  
الحيوان . وبعضهم ذهب أن الزوجية للاربعة من باب اللزوم الخارجي  
والذهني ولعله حصل هذا الخلط من عدم التمييز بين أقسام الضرورات .  
( انظر التعليقة على المنظومة ص ١٧٤ حسن زاده ) .

العقل وعروضاتها مقولات أولى ، فأنت تتعقل الانسان أولاً ، ثم تدرك كليته العارضة عليه .

واللازم للماهية ينقسم إلى :

١ - **بين** : وهو ما يلزم فيه من تصور المتلازمين تصور الملزم بينها من دون حاجة إلى دليل ووسط ، أي ما يكون بدبيعاً .

وهو على معنيين :

الاول : **بين بالمعنى الشخص** : وهو ما يلزم من تصور ملزمته تصور اللازم بلا حاجة إلى توسط شيء آخر .  
مثاله : تصور البصر من تصور العمى .

وهذا من اللزوم الذهني العقلي الصرف ، فإن البصر لازم بين للعمى فإنه يمتنع إدراك العمى بدون إدراك البصر لأن العمى عبارة عن عدم البصر تقابل عدم الملكة .

ولكن قد يكون ذلك اللزوم عرفياً كحاتم والجود ، فإن تصور حاتم يوجب تصور الكرم والجود ، بحيث لا يوجد بينها تفكير عرفاً وإن أمكن التفكير عقلاً .

الثاني : **بين بالمعنى العام** : وهو ما لا يكفي فيه تصور اللازم من تصور الملزم فقط . بل يحتاج بالإضافة إلى تصور الملزم واللازم إلى تصور النسبة بينها ، فإذا حصل ذلك كان كافياً لحصول التصديق بالملازمة بينها ، ولا حاجة بعد ذلك إلى برهان ، ومن هنا كان من البين وإن لم يكن بيناً بالمعنى الشخص .

مثاله : كتصور الاثنين مع تصور الاربعة وتصور النسبة بينها (النصف) تجزم أنها نصف .

## I-----I

### ٤ « النصف »

**س ١ : لماذا أطلقوا عليه بيناً بالمعنى الاعم ؟**

لأنه لا يفرق فيه بين أن يكون تصور الملزم كافياً في تصور اللازم وانتقال الذهن إليه « تعريف البين بالمعنى الأخص » وبين أن لا يكون كافياً لتصور اللازم ، بل لا بد من تصور اللازم وتصور النسبة بينها للحكم باللازم « تعريف البين بالمعنى الاعم » .

**س ٢ : متى يكون تصور الملزم كافياً في تصور اللازم وإنتقال الذهن من الملزم إلى اللازم ؟**

يكون عندما يألف الذهن الملازمة بين الشيئين على وجه يتداعى عنده المتلازمان بمجرد تصور الملزم فإذا وجد أحدهما في الذهن وجد الآخر تبعاً له . فتكون الملازمة حينئذ ذهنية .

٢ - غير بين : هو الذي لا يكفي لانتقال إلى اللازم تصور الملزم ولا تصور اللازم والملزم والنسبة بينها ، بل لا بد بالإضافة إلى ذلك من الاستدلال على اثبات الملازمة .

وبعبارة مختصرة هو : ما يقابل البين بقسيمه .

مثال : كالكاتب بالقوة للإنسان .

فإنه لا يلزم من تصور الإنسان الذي هو الملزم تصور لازمه أعني

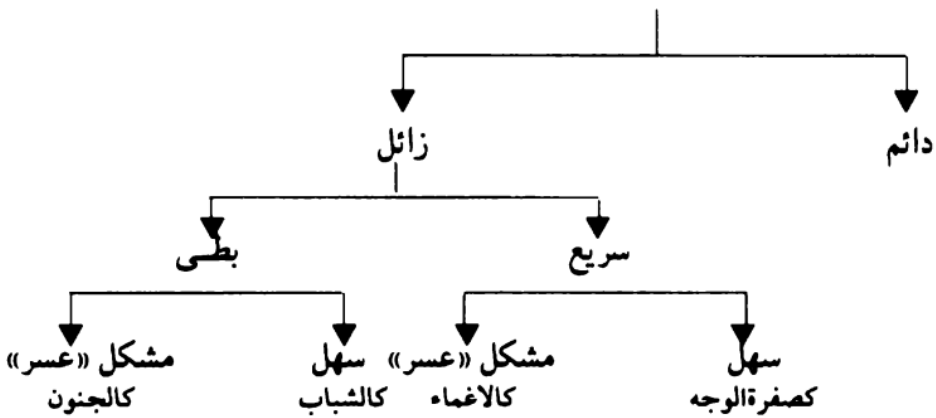
الكاتب بالقوة، وذلك لأن إدراك الإنسان وتصوره لا يتوقف على إدراك أنه كاتب بالقوة .

وما ورد في عبارات بعضهم بـأَنَّ غير البين هو : اللازم الذي لا يلزم تصوره من تصور المزوم ، غير تمام وإلا لخرج البين بالمعنى الأعم عن كونه بيناً .

وبناءً على التفسير الأول لا يوجب القول بوجود معنيين لغير البين ، كما ذهب بعضهم .

ب - مفارقة : ما لا يمتنع انفكاكه عن معرضه عقلاً .  
مثاله : كالكاتب بالفعل بالنسبة للإنسان .

وينقسم إلى :



مثل : الشاعر بالفعل بالنسبة للإنسان  
مادام متصفاً بها طول حياته

السادسة



Commonwealth of Australia

## L'Accident      بــ العام

تعريفه : هو كلي مقول على أفراد ذات حقائق متعددة قوله  
عرضياً .

أو قل : هو الكلي الخارج المحمول على موضوعه وغيره .  
مثاله : الماشي صفة للإنسان والفرس والأسد والفيل ... الخ .  
ويسمى بالعرضي المطلق .

### ملاحظات :

- ١ - قولنا : « الكلي الخارج المحمول » يخرج الجنس والنوع والفصل  
كما تقدم .
- وقولنا : « على موضوعه وغيره ، أو حقائق متعددة » يخرج  
العرضي الخاص لانه مقول على حقيقة وموضوع واحد كما تقدم .
- ٢ - قد يكون الشيء الواحد خاصه بالقياس إلى موضوع وعرضياً  
عاماً بالقياس إلى آخر .

مثل الماشي : بالقياس إلى الحيوان (خاص) .

بالقياس للإنسان (عام) .

وقد يكون للجنس العالى والنوع الآخر .

وأمثلتها على حسب الترتيب : كالواحد للجوهر ، البياض للإنسان .

### أقسامه :

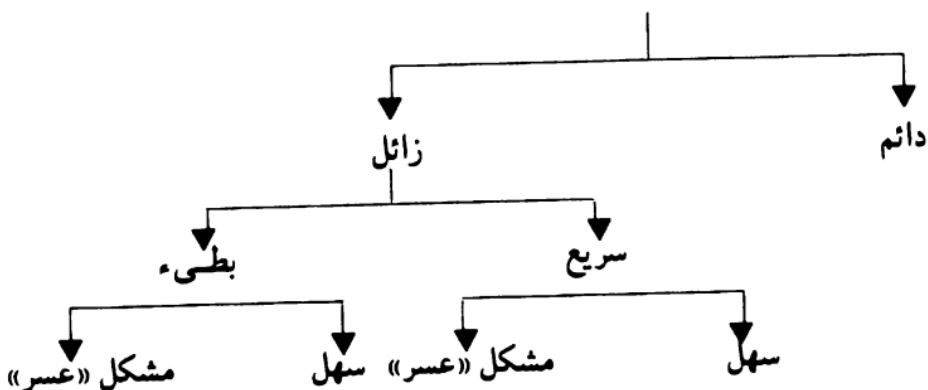
ينقسم بحسب انفكاكه عن معروضه وعدمه إلى :

أ - لازم : ما يمتنع انفكاكه عن معروضه .

مثال : المتحرك بالقوة بالنسبة للإنسان .

ب - مفارق : ما لا يمتنع انفكاكه عن معروضه وهو على أقسام كثيرة

في الشكل التالي :



فائدة : ذكروا أن للمفاهيم العرضية نوعين :

١ - الممولات بالضيقية . وهذه المفاهيم لكي تحمل لا بد من اضمامه للماهية . وبعبارة أوضح :

هي التي توقف انتزاعها وحملها على انضمام .

مثال : مفهوم الأبيض وحمله على الجسم . فالجسم لا يحمل عليه الايض إلا بانضمام وصف البياض إليها .

٢ - الممولات بالصيغية . وهذه المفاهيم لكي تحمل لا يشترط فيها انتزاعها من الموضوع إلى انضمام . بل تكفي ملاحظة نفس الموضوع .

مثال : مفهوم الامكان ، المنتزع من ملاحظة الماهية بالمقارنة مع الوجود والعدم<sup>(١)</sup> .

---

(١) يقال أن هذا التقسيم من ابتكارات الفلسفه المسلمين .



سید علی بن ابی طالب

**أنستاشن عامة حول  
الغير ضيّات**



سید علی بن ابی طالب

## **اسئلة عامة حول العرضيات**

س ١ : إذا قيل : التمر لذيد الطعم مغذ من السكريات ومن أقسام مأكول الانسان ، بل مطلق المأكول ، وهو جسم جامد ، فيدخل في مطلق الجسم ، بل الجوهر . فالمطلوب أن تميز الذاتي من العرضي .

س ٢ : كيف تميز بين العرض والعرضي ؟

س ٣ : جاء في منطق المظفر ص ٩٢ : « أ ! الخلاصة فإنها تقوّم الكلي فهي كالفصل من هذه الناحية في كونها تقسم الجنس ، وتزيد عليه بانها تقسم العرض العام أيضاً وكذلك النوع » ملخصاً . من خلال دراستك ناقش هذه العبارة مستدلاً على صحتها أو عدمه .

س ٤ : جاء في تعريف اللازم الغير بين عن بعضهم بأنه : « هو

الذى يفتقر في جزم الذهن باللزوم بينها إلى وسط ».  
بین صحته طبقاً لشروط التعريف أو عدمه ؟

س ٥ : ما الفرق بين ما يلى :

- ١ - المحمولات من صعيبة والمحمولات من ضعيفة .
- ٢ - لازم الوجود ولازم الماهية .
- ٣ - العرضى المفارق والعرضى اللازם .

س ٦ : أورد بعضهم باءً الحصر المذكور للكليات الخمسة غير جامع وذلك بالبيان التالى :

مفاد الحصر المذكور أن الكلى إذا نسب إلى أفراده توجد ثلاثة إحتيارات كما ذكرنا ، مع أنها نجد بعض الكليات ليس داخلاً في هذه الإحتيارات الثلاث مثل مفهوم الشيء ومفهوم الوجود ، فهل هناك إحتمال رابع مع أنكم تقولون أن الحصر عقلي ؟

وبيان الشبهة بالتفصيل كالتالى :

\* الإحتيارات المذكورة ثلاثة وهي :

١ - إما أن تكون قام حقيقة الأفراد وهو النوع ، وظاهر أن الشيء والموجود ليس داخلين في هذا الإحتمال لأن في جميع الأشياء والموجودات مزية على الشيئية والوجود .

٢ - أن تكون جزء حقيقة الأفراد وهي على صورتين :

- أ - أن تكون تمام المشترك بين الماهية ونوع آخر وهو الجنس . فالشيء والموجود ليس داخلين في هذه الصورة لأنهما ليس جزءاً حقيقة وإنما صح أن نجعل عالي الاجناس عالياً .
- ب - أن لا يكون كذلك وهو الفصل ، فالشيء والموجود ليس داخلين في هذه الصورة أيضاً لكونهما غير جزء الماهية . ولو سلمنا لكن تمام المشترك .
- ٣ - أن تكون خارجة عن حقيقة الأفراد وهذا الاحتلال حاوي على العرضي الخاص والعام فالشيء والموجود ليس داخلين في هذا الاحتلال بكل شقينه لأنهما عرضي ولا يصح كونهما من العرضيات لأن معرضهما إما أن يكون هو الشيء والموجود فيلزم عروض الشيء على نفسه وهو محال ، أو يكون معرضهما اللاشيء واللاموجود فيلزم اجتئاع النقيضين . فا جوابك<sup>(١)</sup> .

---

(١) بعضهم أجاب بـ“أن الشيء والموجود عرضي ومعرضهما هو الشيء والموجود ، وما ورد من لزوم عروض الشيء لنفسه فمردود . لأن الشيئية إنما تعرّض الشيء الذي يصير شيئاً بعد ذلك العروض ومثله الوجود . «فتأمل» .

## سابعاً : الخاتمة

وأخيراً أتمنى أن أكون قد وفقت في رسالتي هذه في عرض الكليات الخمس بجميع جوانبها مستدركاً النقص ، والتعقيد ، وعدم المنهجية . ملتتسماً من القارئ الكريم أن يمدني بلاحظاته الصادقة لتكون بعين الاعتبار وخصوصاً في الرسائلين الآتيين - رسالة الحمل ، ورسالة الكلي الطبيعي والعقلي والمنطقي - فإنَّ الكمال لله وحده .

اهي كلها وفتقني له من خير أحلمه وأطيقه ، فأنت دليلي عليه وطريقه ، يا من جعل الصبر عوناً على بلائه ، وجعل الشكر مادة لنعمائه ، قد جللت نعمتك عن شكري ، فتفضّل على إقراري بعجزي بعفوِ أنت أقدر عليه وواسع له مني ، وإن لم يكن لذنبي عندك عذر قبله فاجعله ذنباً تغفره .

وصل الله على محمد وآلـه الطـاهـرـين

تمت في قم المقدسة على ساكنتها التحية والسلام يوم الاحد الموافق ٤ / ١٤١٨ هـ . في تمام الساعة الخامسة والربع صباحاً .

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته

## ثامناً : المصادر والمراجع

- ١ - تاريخ الفلسفة في الاسلام :  
ترجمة محمد عبد الهادي ، مطبعة لجنة TJ.De Boer التأليف والترجمة والنشر .
- ٢ - نقد الآراء المنطقية :  
الشيخ علي كاشف الغطاء - مؤسسة النهان .
- ٣ - المنطق :  
الشيخ المظفر - مؤسسة اسماعيليان .
- ٤ - شرح الشمسية :  
القطب الرازي - انتشارات زاهدي .
- ٥ - حاشية البرجاني على شرح الشمسية :  
الشريف البرجاني - شركة شمس الشرق .
- ٦ - الحاشية على تهذيب المنطق :  
ملا عبدالله اليزدي - جماعة المدرسين .
- ٧ - رفع الغاشية من غوامض الحاشية :  
المدرس الأفغاني - دار الكتاب .

- ٨ - الحدود والفروق :  
سعيد هبة الله البغدادي - تحقيق غلام علي اليعقوبي - مجمع  
البحوث الاسلامية .
- ٩ - الجوهر النضيد :  
العلامة الحلي - انتشارات بيدار .
- ١٠ - شرح المصطلحات الفلسفية :  
اعداد مجمع البحوث الفلسفية - مؤسسة الطبع والنشر في  
الآستانة الرضوية .
- ١١ - شرح المنظومة :  
الحكيم السبزواري - تعليقه حسن زاده - نشر ناب .
- ١٢ - مذكرة المنطق :  
د . عبدالهادي الفضلي - دار الكتاب .
- ١٣ - مقاصد الفلسفة :  
للإمام الفرازي - تحقيق د . سليمان دنيا - دار المعارف في مصر .
- ١٤ - المنطق الصوري والرياضي :  
د . عبد الرحمن بدوي - دار الذخائر .
- ١٥ - المنهج الجديد في تعليم الفلسفة :  
محمد تقى مصباح اليزدي - ترجمة محمد عبد المنعم الخاقاني -  
جامعة المدرسين .

١٦ - الاشارات والتنبيهات :

علي ابن سينا - مؤسسة النهان .

١٧ - اسس الفلسفة :

د . توفيق الطويل - دار النهضة العربية .

١٨ - نصوص ومصطلحات فلسفية :

د . فاروق عبدالمعطي - دار الكتب العلمية .

١٩ - فلسفات اسلامية :

محمد جواد مغنية - دار التعارف .

٢٠ - كشف العراد في شرح تجريد الاعتقاد :

العلامة الحلي - جماعة المدرسين .

٢١ - المنطق وتاريخه من ارسطو حتى راسل :

روبير لانشي - ترجمة د . خليل احمد خليل - المؤسسة الجماعية .

٢٢ - تاريخ الفلسفة اليونانية :

يوسف كرم - دار القلم .

٢٣ - بداية ونهاية الحكم :

العلامة الطباطبائي - جماعة المدرسين .

٢٤ - المثل الاعلى في الفلسفة :

الشيخ المخاقي - مطبعة مهر .

٢٥ - رسائل اخوان الصفا وخلان الوفاء :

دار بيروت .

- ٢٦ - شرح المنظومة :
- الشهيد المطهري - ترجمة عبدالجبار الرفاعي - مؤسسة البعثة .
- ٢٧ - خلاصة علم الكلام :
- د . عبدالهادي الفضلي - دار الكتاب الاسلامي .
- ٢٨ - في سبيل موسوعة فلسفية :
- د . مصطفى غالب - مكتبة الملال .
- ٢٩ - تهافت الفلسفه :
- علام الدين الطوسي - تحقيق د. رضا سعادة - دار الفكر اللبناني .
- ٣٠ - مدخل الى علم المنطق :
- د . مهدي فضل الله - دار الطليعة .
- ٣١ - شرح عيون العكمة :
- الفخر الرازي - تحقيق د . احمد حجازي - مؤسسة الصادق .
- ٣٢ - منطق ارسطو :
- د . عبد الرحمن بدوي - دار القلم .
- ٣٣ - تقريب التهذيب في علم المنطق :
- محمد التقى الجلايلي - مطبعة الاداب .
- ٣٤ - القواعد الجلية في شرح الشمسية :
- العلامة الحلي - تحقيق فارس تبريزيان - جامعة المدرسين .
- ٣٥ - منطق المشرقيين :
- الشيخ الرئيس - مطبعة الولاية .

٣٦ - معالم الفلسفة الاسلامية :

محمد جواد مغنية - دار القلم .

٣٧ - مقدمة لدراسة فقه اللغة :

د. محمد احمد ابو الفرج - دار النهضة العربية .

٣٨ - الوجيز في فقه اللغة :

محمد الانطاكي - المطبعة الحديثة . حلب .

٣٩ - درر الفوائد :

الشيخ محمد تقي الآملي - مؤسسة دار التفسير .



سازمان اسناد و کتابخانه ملی